
NUOVE PROSPETTIVE DEGLI STUDI EBRAICI IN ITALIA. 
LA FONDAZIONE CDEC E LA NUOVA GENERAZIONE 

DI STUDIOSI E STUDIOSE IN DIALOGO

Atti della IV settimana internazionale 
di studi sull 'ebraismo italiano

A cura di: 
Giordano Bottecchia 
Angela Cimino
Riccardo Abram Correggia 



                                            Copyright © 2026 
Fondazione Centro di Documentazione Ebraica Contemporanea, Milano
                                         ISBN 9791298608801



Indice 
 
 

Gadi Luzzatto Voghera  
Introduzione p. 1 
  
Silvia Di Giovanna   
Mercanti e rabbini. Fonti per lo studio dell’identità degli Ebrei sefarditi di 
Pisa e Livorno attraverso i sepolcri e gli epitaffi (secoli XVII-XVIII) 

p. 3 

  
Stefano Pio Carlucci   
Il 1848: un momento antisemita? Il caso di Reggio Emilia tra rivoluzione e 
controrivoluzione 

p. 10 

  
Federica Di Padova  
“Gli ebrei a Modena. Emancipazione, persecuzione, ricostruzione  
(1861-1948)  

p. 16 

  
Linda Chiavaroli  
“Anche il matrimonio ha le sue vittime, come la guerra”. Riflessioni sul 
divorzio di due scrittrici ebree tra Otto e Novecento  

p. 21 

  
Filippo Barsi  
Le dinamiche transnazionali nel repubblicanismo irlandese e nel sionismo: 
un confronto storico 

p. 26 

  
Stefania Ragaù  
Tra nazionalismo e umanesimo: ripensare il sionismo dopo la Prima guerra 
mondiale 

p. 32 

  
Clelia Di Piro  
La diplomazia italiana di fronte alla comunità ebraica in Palestina  
(1933-1938) 

p. 38 

  
Saverio Colacicco  
Le banche italiane di fronte ai provvedimenti antiebraici (1938- 1950). I casi 
della Banca Commerciale Italiana, del Credito Italiano e del Banco di Roma 

p. 44 

  
Luca Fiorito  
L’antisemitismo fascista come fenomeno transnazionale tra moderazione e 
radicalizzazione 

p. 49 

  



Vincenzo Prodon  
Una via pugliese per Sion. Profughi ebrei e reti clandestine tra guerra e 
dopoguerra (1943-1948) 

p. 54 

  
Giordano Bottecchia  
Tra il colonialismo e la Shoah. Gli ebrei di Libia e le riparazioni per le 
persecuzioni razziali (1943-1967) 

p. 60 

  
David Tagliacozzo  
Prima di Se questo è un uomo: Storia di dieci giorni, dal diario al capitolo 
finale 

p. 66 

  
Silvia Valentini  
Religione e sacrificio. Carlo Levi lettore di Benjamin Constant p. 75 
  
Riccardo Abram Correggia  
Oltre la Brigata Ebraica. Le Palestinian Auxiliary Territorial Service. 
Problemi e prospettive di ricerca 

p. 81 

  
Chiara Solazzo  
La visione della Shoah nel pontificato di Pio XII nel secondo dopoguerra 
(1945-1958) 

p. 88 

  
Angela Cimino  
La Terra Santa contesa: la Santa Sede e lo Stato d’Israele (1947-1957) p. 93 
  
Federica Schiaffino   
La DDR immaginata. Jurek Becker e le metafore di una Germania divisa p. 99 
  
Michael Hazan  
Le relazioni tra le Pantere Nere Israeliane e l’OLP. Una storia di legami 
politici e individuali nell’incontro tra mizrahim e palestinesi 

p. 105 

  
Alessandro Gerundino  
Ebrei ed ebraismo ne La passeggiata prima di cena di Giorgio Bassani p. 111 
  
Chiara Stornaiuolo Pratesi  
Il rapporto con l’altro e il concetto di alterità nella letteratura israeliana p. 116 
  
Maddalena Tosi  
Una vita come non tante. Vittorio Dan Segre fra Europa e Israele: 
giornalismo, diplomazia e dialogo mediterraneo (1922-2014) 

p. 122 

  
  



  
Riccardo Iannaccone  
Nazionalismo liberale e disuguaglianza in Israele: i casi dei cittadini 
palestinesi e mizrahim (1996-2022) 

p. 129 

  
Clotilde Brandone  
Il “violino di Auschwitz”: un caso di studio su musica e memoria della 
Shoah (2014-2023) 

p. 134 

  
Giulio Mariotti  
Interpretare Paolo di Tarso: antiche e nuove forme di antigiudaismo p. 139 
  
Chiara Renzo  
TRAME — Tracing Routes and Memories: entangled Jewish experiences 
across the Mediterranean 

p. 145 

  
Giordano Bottecchia, Angela Cimino, Riccardo Abram Correggia   
Ricerche in corso nel campo degli studi ebraici in Italia: una riflessione p. 148 
  

 



 
ATTI CONVEGNO 

 

 
 
1 

Introduzione 

di Gadi Luzzatto Voghera, Direttore CDEC 
 
 
Nell’estate 2025, a inizio luglio, la Fondazione CDEC ha organizzato un seminario 
di cinque giorni chiedendo a giovani ricercatrici e ricercatori di portare a Camaldoli 
— nel fresco dei boschi del Casentino — i loro strumenti di lavoro, le loro idee, i 
percorsi intellettuali già maturi e quelli ancora in via di definizione. Il Centro di 
documentazione ebraica contemporanea ha celebrato anche così i suoi 70 anni di 
storia. 
L’istituto era sorto ufficialmente il 25 aprile 1955 su iniziativa dei giovani ebrei 
italiani con l’intento di aprire uno spazio di ricerca e di raccolta di documenti 
d’archivio e di volumi dedicati alla presenza ebraica nell’Italia contemporanea, con 
particolare attenzione alla partecipazione di centinaia di ragazze e ragazzi al 
movimento di liberazione antifascista e antinazista, e ai documenti relativi agli anni 
bui delle persecuzioni razziste e della deportazione. Il legame del CDEC con le 
giovani generazioni è stato strutturale alle sue origini, e rimane ancora oggi un 
tratto essenziale del suo lavoro. L’identificazione di nuovi filoni di ricerca, il 
necessario rinnovamento dei linguaggi e degli strumenti di analisi del passato e del 
presente, diventano dinamica necessaria per offrire nel futuro la preziosa 
documentazione conservata dal Centro, collocato oggi nella sede di Piazza 
Edmond J. Safra 1 a Milano, al fianco della Fondazione Memoriale della Shoah. 
A Camaldoli abbiamo avuto modo di illustrare alla giovane generazione di studiosi 
e studiose il materiale che conserviamo e gli strumenti che utilizziamo per 
trasformare il nostro patrimonio documentario in eventi, esposizioni, attività 
didattiche, produzione scientifica. Al contempo, abbiamo potuto ascoltare decine 
di interventi di assoluto spessore, attivando un’esperienza seminariale di 
confronto aperto che si è rivelato di grande utilità per l’avanzamento degli studi 
relativi all’esperienza ebraica in età contemporanea. Questo fascicolo raccoglie in 
forma di brevi saggi una parte degli interventi che sono stati proposti durante la 
IV Settimana internazionale di studi sull’ebraismo italiano1. La redazione del 

 
1 Il programma è consultabile a questo link https://www.cdec.it/la-fondazione-cdec-e-la-nuova-
generazione-di-studiosi-a-confronto-figure-e-forme-dellesperienza-ebraica-in-italia-negli-ultimi-

https://www.cdec.it/la-fondazione-cdec-e-la-nuova-generazione-di-studiosi-a-confronto-figure-e-forme-dellesperienza-ebraica-in-italia-negli-ultimi-due-secoli-call-for-papers/
https://www.cdec.it/la-fondazione-cdec-e-la-nuova-generazione-di-studiosi-a-confronto-figure-e-forme-dellesperienza-ebraica-in-italia-negli-ultimi-due-secoli-call-for-papers/


 
 

Gadi Luzzatto Voghera 

	 2 

volume è il frutto di un’iniziativa entusiasta ed efficiente condotta da Riccardo 
Abram Correggia, Angela Cimino e Giordano Bottecchia che vogliamo ringraziare 
per la loro generosità. La Fondazione CDEC esprime inoltre un particolare 
ringraziamento a Gabriele Boccaccini che è co-ideatore e animatore degli 
appuntamenti di Camaldoli, e a Diletta Cesana, il cui lavoro organizzativo 
consente da anni la buona riuscita dell’iniziativa. 

 
due-secoli-call-for-papers/, (ultimo accesso: 19 dicembre 2025). Sul programma pubblicato on-line 
non compaiono gli interventi di Angela Cimino e Chiara Solazzo, che invece sono stati regolamente 
tenuti.  

https://www.cdec.it/la-fondazione-cdec-e-la-nuova-generazione-di-studiosi-a-confronto-figure-e-forme-dellesperienza-ebraica-in-italia-negli-ultimi-due-secoli-call-for-papers/


ATTI CONVEGNO 
 

 
 

3 

 Mercanti e rabbini. Fonti per lo studio dell’identità degli Ebrei sefarditi 
di Pisa e Livorno attraverso i sepolcri e gli epitaffi  

 (secoli XVII-XVIII) 

di Silvia Di Giovanna 

 
 
Introduzione 
 
A Pisa e Livorno si sviluppò tra XVII e XVIII secolo una delle esperienze più 
significative della diaspora sefardita. Grazie ai privilegi concessi dai Medici e sanciti 
dalle Livornine, nacque una Nazione Ebrea capace di fondere dinamiche 
economiche, culturali e religiose, dando vita a una comunità cosmopolita, di 
mercanti e di rabbini, che contribuì in modo determinante alla vita intellettuale. 
Per comprendere come gli ebrei di Pisa e Livorno definirono la propria identità in 
una società in trasformazione, un ruolo centrale è svolto dai cimiteri e dalle 
iscrizioni funerarie: autentici archivi di pietra, nei quali si intrecciano lingue, 
simboli e genealogie. In un contesto segnato da esili, conversioni e ritorni alla fede 
d’origine, la sepoltura diventa uno spazio di rappresentazione e di memoria 
collettiva. 
Il progetto di ricerca qui presentato si propone di analizzare le sepolture ebraiche 
di Pisa e Livorno, ricostruendo attraverso di esse un quadro culturale, sociale ed 
economico complesso. L’indagine non si limita alla descrizione materiale delle 
lapidi, ma integra metodi epigrafici, paleografici e storici, attingendo a fonti 
d’archivio e a manoscritti ancora poco studiati. L’obiettivo è duplice: restituire 
visibilità a un patrimonio spesso dimenticato e illuminare le dinamiche interne alle 
comunità sefardite, nelle quali figure diverse hanno saputo lasciare tracce tangibili 
della propria esistenza e del proprio ruolo. 
Studiare queste testimonianze significa dunque interrogare la memoria stessa della 
Nazione Ebrea di Pisa e Livorno: una memoria che, scolpita nella pietra e incisa in 
epigrafi in ebraico, portoghese e spagnolo, continua a raccontare storie di 
migrazioni ma anche di costruzione identitaria. 
 
 



Silvia Di Giovanna 
 

 
 

4 

Cimiteri perduti 
 
La storia dei cimiteri ebraici di Pisa e Livorno costituisce una delle testimonianze 
più significative della presenza ebraica in Toscana e del suo progressivo 
radicamento nel tessuto urbano e culturale tra età moderna e contemporanea. 
Attraverso i loro luoghi di sepoltura si legge la parabola di due comunità che, pur 
diverse per dimensioni e sviluppo, condivisero la stessa esigenza di affermare il 
diritto alla memoria e la salvaguardia dei propri spazi identitari. 
 
I cimiteri ebraici di Pisa 
 
La presenza ebraica a Pisa è attestata sin dal Medioevo e trova una delle sue prime 
manifestazioni materiali nelle iscrizioni funerarie visibili ancora oggi lungo le mura 
presso Porta Nuova, databili al XIII secolo. Esse testimoniano l’esistenza di un 
primo nucleo di sepolture collocato extra moenia, in conformità alle norme 
religiose cristiane che vietavano cimiteri non cattolici entro le mura.  
Tra Trecento e Quattrocento la comunità sviluppò ulteriori aree di sepoltura nelle 
località del Catallo e dei Lecci, lungo la cosiddetta “via del mortorio delli Hebrei”, 
vero e proprio itinerario funerario esterno alla città1. 
In età moderna, la rinnovata vitalità economica della comunità, favorita dai 
privilegi granducali e dall’articolo XXXVII delle Livornine2, portò all’istituzione 
del cimitero della Fagianaia. Questo cimitero seicentesco fu attivo per meno di un 
secolo poiché ben presto, su richiesta del Granduca, il terreno fu trasformato in 
bosco di querce, da cui il nome “Fagianaia”. Già alla metà del Settecento però il 
terreno risulta ridotto a coltivo. Nel 1892 la Comunità, che deteneva ancora i diritti 
di proprietà, ne decretò la soppressione e cedette il territorio agli Spedali Riuniti 
per la costruzione dell’Ospedale S. Chiara. Le lapidi seicentesche rimarranno lì fino 
al primo dopoguerra: con l’ampliamento dell’ospedale, il tratto di mura che 

 
1 Per uno studio della Pisa ebraica in età medievale, sono imprescindibili i numerosi contributi di 
Michele Luzzati, mentre per l’età moderna sono fondamentali le ricerche di Lucia Frattarelli Fischer 
— in particolare Vivere fuori dal ghetto: ebrei a Pisa e Livorno (secoli XVI-XVIII), Zamorani, 2008 
— e di Renzo Toaff.  
2 “Vi concediamo, che possiate comprare in Pisa & in Liuorno un campo di terra, per poter in esso 
sopelire i vostri morti, e’ che in esso non possiate esser molestati per quanto haueranno caro la gratia 
nostra.” 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

5 

separava il cimitero dalla città venne demolito e 33 lapidi superstiti furono trasferite 
nel cimitero attuale. 
Quest’ultimo, fondato nel 1674 e tuttora in uso, accoglie oggi oltre un migliaio di 
sepolture, tra cui l’importante nucleo di lapidi seicentesche in marmo di Carrara e 
pietra serena provenienti proprio dalla Fagianaia. Le tombe, per lo più a forma 
piramidale, recano motivi floreali e stemmi familiari, con epigrafi in ebraico e 
glosse italiane che riflettono modelli artistici e simbolici sefarditi.  
 
I cimiteri ebraici di Livorno 
 
La vicenda dei cimiteri ebraici livornesi è strettamente connessa alla nascita della 
“città delle Nazioni” voluta dai Medici. Nel 1600 la comunità acquistò un terreno 
fuori Porta Pisana, dando origine al cimitero di via Pompilia, rimasto in uso fino 
al 1690, quando i lavori per le nuove fortificazioni imposero di cercare un nuovo 
luogo di sepoltura. 
Nel 1695 fu fondato il cimitero di via del Corallo, situato nei pressi dell’attuale via 
Garibaldi. Più ampio e monumentale, divenne il principale luogo di sepoltura 
della Nazione Ebrea durante i secoli XVIII e XIX. Le tombe erano il riflesso del 
prestigio economico e culturale della comunità livornese, che a metà Settecento 
contava circa quattromila membri. Tuttavia, l’espansione urbana ottocentesca 
portò alla progressiva inclusione del cimitero entro la nuova cinta daziaria e, nel 
1838, il governo granducale ne decretò la chiusura per ragioni sanitarie. 
Nel 1840 fu aperto un nuovo cimitero in via Ippolito Nievo, che custodisce, tra le 
altre, tombe di rabbini illustri come Elia Benamozegh, poi sostituito nel 1901 dal 
cimitero ebraico “ai Lupi” di via Mei, tuttora esistente. In quest’ultimo complesso 
furono raccolte numerose lapidi e monumenti provenienti dai cimiteri di via 
Pompilia e del Corallo, salvati dalla distruzione tra il 1939 e il 19433.  
 
 
 
 

 
3 Cfr. Silvia Di Giovanna, Dal Granducato al Fascismo. I cimiteri di via Pompilia e via del Corallo 
a Livorno, in Materia Giudaica (in corso di pubblicazione). 



Silvia Di Giovanna 
 

 
 

6 

Considerazioni 
 
Lo studio dei cimiteri ebraici di Pisa e Livorno si confronta con una difficoltà 
strutturale: i siti originari, ad eccezione di quello pisano del XVII secolo, non 
esistono più, e i monumenti superstiti sono oggi dispersi o ricollocati. Parte di essi 
è andata perduta per cause naturali, trasformazioni urbane e vicende storiche, 
rendendo necessaria una ricerca fondata su fonti incrociate per restituire coerenza 
e profondità alla ricostruzione storica. 
Questa condizione, pur complessa, apre la possibilità di un’indagine che non si 
limiti alla descrizione materiale ma si configuri come esercizio interpretativo e 
ricostruttivo. Attraverso l’integrazione di lapidi, documenti, e testimonianze 
visive, è possibile ricomporre lo spazio cimiteriale, reintegrando ciò che oggi appare 
come un vuoto nella trama urbana e simbolica. 
Finora non sono mai stati fatti studi completi ed approfonditi sui cimiteri di 
queste due comunità, ad esclusione di alcuni cenni storici e parziali per Pisa4 e di 
un primo lavoro di catalogazione del cimitero ebraico monumentale ottocentesco 
di Livorno5.  
 
 
Fonti e metodi 
 
L’analisi dei cimiteri ebraici di Pisa e Livorno si fonda su un articolato corpus di 
fonti di diversa natura, che consente di intrecciare la dimensione epigrafica ed 
artistica del monumento con quella documentaria. Il loro impiego integrato 
permette di ricostruire la storia, la morfologia e la memoria di questi spazi funerari, 
offrendo un quadro complesso dell’identità e un approfondimento 
prosopografico. 
 
 

 
4 Oltre agli studi già citati, si propone qui anche un mio recente articolo, Le lapidi seicentesche dei 
cimiteri ebraici di Pisa. Nuove ricerche, in “Materia Giudaica”, vol. 29, 2024, pp. 155-180. 
5 Comunità ebraica di Livorno, Il Cimitero Ebraico Monumentale di Livorno. Beth ha-Chaim. 
Primi interventi di restauro e di catalogazione, Debatte editore, Livorno, 2014.  
 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

7 

Fonti archivistiche 
 
Le fonti archivistiche conservate presso gli archivi delle comunità ebraiche di Pisa 
e Livorno costituiscono un importante nucleo di riferimento per questo studio. 
Per Pisa, ad esempio, oltre a numerosi documenti pertinenti al cimitero e alla sua 
storia, il Registro dei nati, morti e ballottati (1749-1860) conserva un insieme di 
dati demografici e anagrafici di straordinario interesse, consentendo di mettere in 
relazione le registrazioni anagrafiche con la sopravvivenza delle sepolture e di 
verificare la consistenza numerica della comunità nel lungo periodo. A Livorno, 
oltre ai registri di tumulazioni, documenti di tipo amministrativo e minute, sono 
fondamentali anche i documenti relativi al XX secolo, come gli atti della Giunta 
del Consiglio o l’archivio del rabbino capo Alfredo Toaff, grazie ai quali è possibile 
ripercorrere la storia della distruzione dei cimiteri sei e settecenteschi. Tutti questi 
documenti sono integrabili ad altri, come quelli presenti nel Notarile Moderno 
dell’Archivio di Stato di Firenze, fonti amministrative comunali e quelle di altri 
enti, come l’Istituto Fascista Autonomo per le Case Popolari di Livorno.  
 
Fonti manoscritte 
 
Tra le fonti di carattere letterario ed erudito spicca il cosiddetto Manoscritto 
Wagenseil6, oggi conservato a Lipsia. Redatto alla fine del Seicento nell’ambito di 
una rete di corrispondenze tra Antonio Magliabechi e Johann Christoph 
Wagenseil, raccoglie oltre cento trascrizioni di epitaffi pisani e una decina livornesi, 
molti dei quali riferibili a lapidi non più esistenti. 
Questo repertorio costituisce una testimonianza preziosa che consente di 
ricostruire la topografia e la genealogia delle famiglie attraverso la comparazione 
con le lapidi superstiti. 
 
 
 
 

 
6 Johann Christoph Wagenseil, LEIPZIG UBL BH 18, Leipzig University Library, Leipzig, 
Germany, Ms. B.H. fol. 18. 
 



Silvia Di Giovanna 
 

 
 

8 

Fonti fotografiche 
 
Un ulteriore livello di documentazione è rappresentato dalle testimonianze 
fotografiche di studiosi come Ernő Munkácsi e Israel Dicker, che nei primi decenni 
del Novecento fissarono in immagini le lapidi e i siti oggi scomparsi. Tali materiali 
costituiscono un indispensabile strumento di confronto per la ricerca 
contemporanea e per i progetti di mappatura e restituzione visuale dei cimiteri. 
L’integrazione di queste tre tipologie di fonti consente di delineare una storia 
stratificata dei cimiteri ebraici di Pisa e Livorno, in cui la pietra, la parola e 
l’immagine si completano a vicenda. Attraverso il dialogo tra queste testimonianze 
è possibile restituire non solo la morfologia perduta dei luoghi, ma anche la trama 
umana e culturale che li generò, trasformando la ricerca  
storica in un processo di ricomposizione della memoria collettiva. 
 
 
Conclusioni 
 
L’indagine sui cimiteri ebraici di Pisa e Livorno conferma il loro valore come fonti 
primarie per la ricostruzione storica, sociale e culturale di queste comunità 
sefardite.  
In tale prospettiva, progetti in corso come From Stones to Stories7 rappresentano 
un avanzamento metodologico significativo: attraverso strumenti digitali e 
tecnologie di analisi avanzata, consentono di superare la frammentarietà delle 
testimonianze materiali, restituendo unità e leggibilità a un patrimonio disperso e 
aprendo nuove vie di interpretazione sul rapporto tra spazio, identità e memoria 
culturale.  
Infine, la comparazione della foggia dei monumenti funebri con altri della stessa 
tipologia presenti nei cimiteri acattolici di Livorno8 e nei cimiteri, non solo 
sefarditi, come quello di Amsterdam, Amburgo o dell’area mediterranea, permette 

 
7 Il progetto ha come partner il Centro Interdipartimentale di Studi Ebraici (CISE) dell’Università 
di Pisa, l’Istituto di Informatica e Telematica del Centro Nazionale delle ricerche di Pisa (CNR-
IIT) e la Comunità ebraica di Pisa. 
8 Cfr. Lucia Frattarelli Fischer, La parola e il marmo. Cimiteri acattolici di Livorno dal Seicento a 
oggi, Edizioni ETS, 2024.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

9 

di declinare nuovi legami oltre a tracciare nuove rotte culturali e materiali per lo 
studio della storia degli ebrei sefarditi.  
 
 
__________________ 
 
Silvia Di Giovanna Dottoranda, Dottorato di Interesse Nazionale in Studi Religiosi 
(DREST), progetto di dottorato: Mercanti e rabbini. Fonti per lo studio dell’identità degli 
Ebrei sefarditi di Pisa e Livorno attraverso i sepolcri e gli epitaffi (secoli XVII-XVIII). 
Temi di ricerca: storia culturale e religiosa degli ebrei sefarditi in età moderna.  
 
 
Keywords: Epigrafia ebraica, Cimiteri ebraici.



ATTI CONVEGNO 

 
 

10 

 Il 1848: un momento antisemita?  
 Il caso di Reggio Emilia tra rivoluzione e controrivoluzione 

di Stefano Pio Carlucci 

 
 
Il presente intervento si pone come obiettivo quello di offrire alcuni spunti di 
riflessione, a partire da un caso di studio locale, quale quello di Reggio Emilia, per 
richiamare l’attenzione su di un fenomeno spesso trascurato: la manifestazione di 
varie forme di ostilità antisemita nell’anno della “primavera dei popoli” in Italia. Il 
1848, in continuità con quanto verificatosi durante il Triennio democratico (1796-
1799), si mostra come un cantiere privilegiato per approfondire un momento di 
transizione nella storia dell’antisemitismo; una transizione che a sua volta si colloca 
all’interno di quell’età che nella storiografia è definita Età delle Rivoluzioni, la 
quale abbraccia un ampio arco cronologico che va dalla Rivoluzione americana, 
sino al 1848.  
È in questa età che la pratica della violenza antiebraica si fa linguaggio politico 
divenendo tratto identitario controrivoluzionario, in cui venature religiose si 
intrecciano inestricabilmente con temi politici. È emblematico quanto accadde in 
Piazza del Campo a Siena, quando, nel giugno del 1799, affianco al rogo di uno dei 
principali simboli del repertorio repubblicano, quale l’albero della libertà, arso 
dalla folla al grido di “viva Maria”, vennero barbaramente trucidati alcuni ebrei, in 
un una sorta di rituale iconoclastico in cui il fuoco della controrivoluzione ardeva 
i simboli della modernità.  
Il dibattito intellettuale a monte dell’emancipazione non era scevro di 
contraddizioni, né tantomeno si mostrava come un insieme allineato di vedute1. A 
lato dei più importanti propugnatori della causa emancipazionista esistevano voci 
reazionarie, tendenzialmente ascrivibili al mondo cattolico. In Italia, nel 1848, 
videro la pubblicazione almeno due scritti anti-emancipazionisti: a Roma, ad 
opera dell’abate Luigi Vincenzi, e a Torino, per mano dell’ecclesiastico Giuseppe 
Maria Bertetti. Ma la campagna antiebraica non fu solo animata da ecclesiastici. 
Un significativo angolo di visuale è quello che si offre da una testimonianza 

 
1 Sull’articolazione del dibattito italiano si veda Gadi Luzzatto Voghera, Il prezzo dell’eguaglianza. 
Il dibattito sull’emancipazione degli ebrei in Italia (1781-1848), Franco Angeli, 1998. 



Stefano Pio Carlucci 
 

 
 

11 

toscana. Alla fine di febbraio del 1848, Leopoldo II concesse una costituzione che 
prevedeva la libertà di culto per gli acattolici. Rispetto a questo atto politico, 
Pasquale Crecchi, un patriota livornese liberale, più moderato rispetto alla frangia 
democratica cittadina identificabile con la figura di Francesco Domenico 
Guerrazzi, scriveva ad un suo corrispondente: 
 

Adesso la maggiorità sarebbe contenta se nella feccia non seminasse il cattivo 
umore quell’iniquo partito che tu sai, il quale approfittandosi del cattivo senso 
che ha fatto in essa l’emancipazione degli Ebrei, va rafforzando su esse questo 
mal’umore. Lo spirito di vendetta è quello che guida questo partito il quale si 
lamenta della costituzione e di tutto.2  

 
L’affermazione, estratta da una lettera relativa alla più ampia situazione politica 
cittadina, lascia intravedere come l’emancipazione degli ebrei fosse un traguardo 
politico in grado di generare in certi strati della popolazione, che Crecchi definisce 
“feccia”, dei forti malumori. Intercettando il malcontento generale, l’“iniquo 
partito” — la compagine democratica — si faceva promotore di una campagna 
politica adottando meccanismi di conflitto sociale ben più risalenti. 
Il tema dell’emancipazione ebraica, quindi, lungi dall’essere un tema confinato ai 
salotti intellettuali dell’Ottocento, costituiva una tematica in grado di suscitare 
l’interesse — sfiorando una sfera più emotiva — anche degli strati più bassi della 
popolazione. Quella fascia di popolazione composta da artigiani, contadini, 
venditori al minuto, ecc. non rimaneva insensibile a quelle voci, talvolta 
provenienti dal mondo ecclesiastico, talvolta provenienti dalle frange 
politicamente più democratiche, che sussurravano contro gli ebrei.  
Sulla base di queste premesse, ho scelto di concentrare l’attenzione su di un 
contesto che, nell’ambito delle violenze antiebraiche del 1848 — comunemente 
circoscritte ai soli casi di Acqui (aprile 1848) e Roma (aprile e ottobre 1848) —, non 
mi pare abbia mai trovato approfondimento, ovvero quello di Reggio Emilia, città 
del ducato di Modena. 
Dopo la Restaurazione il ducato era stato governato da Francesco IV, un duca che 
aveva mostrato già in seguito alla rivoluzione del 1831 di avere ben chiaro in mente 

 
2 Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze, Carteggi vari, cassetta 495, n. 30, Lettera di Pasquale 
Crecchi a Eugenio Giorgi, Livorno, 25 febbraio 1848. 



ATTI CONVEGNO 

 
 

12 

il nesso tra rivoluzione ed ebrei. Nel 1831, restaurato il potere, il duca addossò gran 
parte delle colpe della rivoluzione sui suoi sudditi ebrei e, ritenendoli i promotori 
dell’insurrezione, li condannò al pagamento di un’importante sanzione. Del resto, 
l’impronta antiebraica si sposava con una forte identità reazionaria tout court, 
piena incarnazione della Restaurazione, e coronata dall’adesione ad un 
cattolicesimo particolarmente intransigente. Il bigottismo della dinastia austro-
estense nel ducato di Modena e Reggio non si esaurì con la salita al trono di 
Francesco V, nel 1846. Fu con quest’ultimo duca che le città di Modena e Reggio 
si trovarono ad attraversare le turbolenze del 1848. Alla fine del marzo ’48 le 
insurrezioni nelle città di Modena e Reggio Emilia costrinsero alla fuga il duca. 
Nelle due città si insediarono dei governi provvisori. L’emancipazione degli ebrei 
fu uno tra i primi provvedimenti presi dai nuovi governi. Dalla prospettiva dei 
rivoluzionari stabilitisi al potere, questo atto si mostrava come doveroso in virtù 
dei principi di eguaglianza e al contempo ispirato dai dettami evangelici. 
A Reggio Emilia, città a trazione economica prettamente agricola, la crisi del 1847 
aveva messo in ginocchio la popolazione, che si era trovata attanagliata dalla 
carestia e dal conseguente aumento dei prezzi dei generi alimentari. In questo 
scenario antecedente agli stravolgimenti politici del ’48, ebbero modo di verificarsi 
episodi antisemiti. Nel febbraio del 1847, una moltitudine di contadini si erano 
indirizzati verso il ghetto armati di pale e forche con l’obiettivo di ottenere cibo3. 
Con queste premesse, ovvero uno sguardo affatto benevolo da parte della dinastia 
regnante e la crisi del 1847, gli ebrei reggiani a fine marzo 1848 giunsero 
all’emancipazione. Per comprendere la permeazione del dibattito relativo 
all’emancipazione ebraica negli strati popolari, è utile osservare come esso fu 
affrontato nella stampa periodica rivoluzionaria. La rivoluzione del 1848 portò con 
sé il fiorire di giornali, fogli volanti e prodotti editoriali di varia natura, ed è utile 
analizzare attraverso questi media come venne articolata e trattata la tematica del 
miglioramento delle condizioni sociali e politiche degli ebrei. Gli articoli dedicati a 
questo tema evidenziano come non fossero solo gli ebrei a doversi preparare alla 
equiparazione, ma fosse fondamentale attuare una sorta di pedagogia egualitaria 
nel popolo. Antonio Peretti, un giornalista reggiano, fondatore del giornale 

 
3 Sandro Spreafico, La chiesa di Reggio Emilia tra antichi e nuovi regimi, I vol., Cappelli, 1979, p. 
364. 



Stefano Pio Carlucci 
 

 
 

13 

popolare “La Bonissima”, dedicò al tema ebraico un interessante passaggio, 
riportando sul periodico modenese la lettera di un sacerdote cattolico che si 
esprimeva in favore degli ebrei. In quel passaggio veniva esposto come i “difetti” 
degli ebrei fossero collegabili alla loro condizione giuridica e sociale degradata4. 
Non sempre, però, nell’affrontare il tema dell’emancipazione la stampa mostrava 
di spendere parole di benevola compassione verso gli ebrei. In questo senso, ne è 
un esempio la polemica che ebbe luogo a partire dalle colonne del “Giornale di 
Reggio”, in cui gli ebrei reggiani venivano incoraggiati a versare denaro per 
sostenere i costi della guerra con parole che furono successivamente oggetto di 
critiche: 
 

O figliuoli d’Israel, che quasi soli finora godeste i frutti del riscatto, e che 
tesaurizzaste ne’ tempi dell’oppressione, mostratevi degni dell’aurora che sorride 
alle vostre famiglie5. 

 
Allo stesso modo, a testimonianza della pervasività del tema dell’emancipazione, è 
da evidenziare come nell’aprile del 1848, il barnabita Alessandro Gavazzi, celebrità 
della rivoluzione del ’48, di passaggio da Reggio Emilia, infiammò la popolazione 
con dei discorsi pubblici in cui non mancò di affrontare il tema ebraico, esortando 
gli ebrei a donare denaro alla causa italiana6.  
Lo strumento che, a mio parere, consente di penetrare la quotidianità sono le carte 
di polizia. Attraverso la documentazione di polizia conservata presso l’Archivio di 
Stato di Reggio Emilia è possibile entrare maggiormente nella vita quotidiana e 
rintracciare quelli che furono i momenti di esplosione di violenza. Nel breve arco 
della durata dell’esperienza rivoluzionaria — cioè, da fine marzo ad inizio agosto 
1848 — è possibile rintracciare alcuni episodi di violenza popolare antisemita.  
Sono nello specifico tre gli episodi degni di nota all’interno di questo spazio. Il 
primo, effettivamente, dimostra di avere alla base una matrice di tipo economico e 
per certi aspetti può porsi in contatto con quanto veniva affermato nel “Giornale 
di Reggio”. Nel maggio del 1848 esplose un tumulto nel ghetto reggiano. Dai 

 
4 “La Bonissima. Giornale del Popolo”, a. 1, n. 8, 16 giugno 1848, p. 34 
5 “Giornale di Reggio”, a. 1, n. 30, 1 maggio 1848.  
6 Riccardo Finzi, Su alcuni episodi dell’Ottocento quarantotto reggiano, in “Pescatore reggiano”, 
1977, pp. 4-9. 



ATTI CONVEGNO 

 
 

14 

verbali redatti dalle autorità è possibile raccogliere la diretta testimonianza di 
alcuni dei partecipanti alle turbolenze: una di esse, molto esemplificativa, è quella 
di un artigiano di 40 anni. L’uomo, interrogato dalla polizia circa i motivi che lo 
avessero spinto a portarsi in piazza, affermava: 
 

Io e una moltitudine della mia classe abbiamo pensato fare addimostrazione di 
disperazione contro il contegno degli ebrei, onde obbligarli a prestare i necessari 
soccorsi diffatti cosa hanno fatto per noi gli ebrei in paragone degli altri di Parma 
ed altri lidi? Nulla. A Parma gli ebrei rigenerati hanno fatto diverse elemosine, 
hanno levato dal monte tutti i prezzi fino a sei mila franchi e il pover ha qui avuto 
un bel vantaggio e a noi cosa hanno dato gli ebrei?7 

 
Poche settimane dopo, nel luglio, un nuovo episodio scosse la vita cittadina. Il 17 
luglio, una folla si accalcò minacciosa nelle strade abitate dagli ebrei con la richiesta 
di lavoro, prendendo di mira in particolar modo le case dei membri più ricchi della 
comunità ebraica, come la famiglia Carmi8. In entrambi questi tumulti, di cui la 
stampa periodica tacque, risulta evidente una matrice di tipo economico. Per 
questa ragione, l’assalto al ghetto nel 1848 può rappresentare un meccanismo di 
dislocamento delle proteste legate ai problemi e alle frustrazioni provenienti da un 
contesto socioeconomico marcatamente sfavorevole. Il variegato ventaglio di 
pattern riscontrabili nelle ostilità antiebraiche, nondimeno, complica una tale 
lettura. Durante le celebrazioni del Corpus Domini, nel giugno 1848, si verificò un 
altro episodio antiebraico; si ebbe un contrasto tra i fedeli cattolici e gli ebrei della 
guardia civica, un corpo istituito dal governo provvisorio in cui erano ammessi 
anche gli acattolici. Tra la folla indignata dalla presenza di alcuni ebrei della guardia 
civica nelle vicinanze della processione iniziarono ad alzarsi grida come “abbasso 
gli ebrei” oppure “non vogliamo superiori ebrei”. Scongiurato il peggio, grazie alla 
fuga degli ebrei, l’allarme di un possibile tumulto rientrò presto9.  
Un tratto comune che è possibile cogliere dalle casistiche presentate è l’ambiguità 
dell’origine dell’insorgenza. Attraverso la documentazione traspare come, agli 

 
7 Archivio di Stato di Reggio Emilia (ASRE), Polizia estense, b. 16. Testimonianza di Lorenzo 
Grossi rilasciata il 25 maggio 1848. 
8 ASRE, Polizia estense, b. 16. 
9 ASRE, Polizia estense, b. 15. 



Stefano Pio Carlucci 
 

 
 

15 

occhi delle autorità, queste manifestazioni, lungi dall’essere spontanee e 
primordiali, apparissero organizzate e fomentate da alcuni agitatori che riuscivano 
a rimanere nell’ombra. Ciò che invece si mostra chiaro a partire dalle diverse 
casistiche di violenze antisemite quarantottesche è che l’emancipazione ebraica 
costituisca, per un contesto di rapida trasformazione del quadro politico e sociale, 
un moltiplicatore dell’esplosione del malcontento popolare. Nel 1848, in un 
contesto come quello reggiano, ma più in generale italiano, l’antisemitismo, forte 
di una capacità evocativa di ampio respiro, si prestava ad essere utilizzato come 
strumento di lotta politica da parte di forze controrivoluzionarie — ma talvolta 
anche dalle correnti più democratiche —, sempre pronte ad intercettare strumenti 
in grado di condurre alla mobilitazione popolare, all’occorrenza anche innescando 
“momenti antisemiti”. 
 
 
___________________ 
 
Stefano Pio Carlucci Dottorando, Università di Parma.  
Temi di ricerca: storia del Risorgimento, storia degli ebrei nell’Italia contemporanea, 
antisemitismo. 
 
 
Keywords: Antisemitismo, 1848, Risorgimento, Controrivoluzione, Reggio Emilia.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

16 

 Gli ebrei a Modena. Emancipazione, persecuzione, ricostruzione  
 (1861-1948) 

di Federica Di Padova 

 
 
La comunità ebraica di Modena: un laboratorio per rileggere l’ebraismo 
italiano contemporaneo 
 
Il contributo propone alcuni risultati di una ricerca sulla storia degli ebrei 
modenesi, dall’Unità d’Italia alla ricostruzione postbellica. L’indagine, iniziata 
nell’ambito di una Yad Vashem Post-Doctoral Fellowship1, intende colmare un 
vuoto storiografico: mentre la presenza ebraica modenese in età moderna è stata 
ampiamente studiata2, la sua evoluzione tra la fine dell’Ottocento e il secondo 
dopoguerra rimane tuttora poco indagata. Gli studi disponibili si concentrano su 
alcuni aspetti della Shoah3 oppure sono di taglio locale o regionale, talvolta in 
forma di opuscoli divulgativi4. Tra i contributi più significativi si segnalano due 
volumi: il primo, pubblicato nel 2007, fondamentale per una ricostruzione storica 
più ampia5; il secondo, di più recente pubblicazione, dedicato agli ebrei stranieri 
presenti in città tra gli anni ’30 e ’406 del Novecento. La principale novità di questa 
ricerca è l’approccio di lungo periodo: una ricostruzione complessiva dell’età 

 
1 La fellowship è stata assegnata nel 2021 per il progetto di ricerca To Survive and to Rebuild after 
the Shoah. The History of the Jewish Community of Modena from 1931 to the end of the 50s.  
2 Segnalo: Federica Francesconi, Invisible Enlighteners. The Jewish Merchants of Modena, from 
the Renaissance to the Emancipation, University of Pennsylvania Press, 2021; Diletta Biagini, Le 
confraternite della Comunità ebraica di Modena, Giuntina, 2022.  
3 Walter Braccati, La persecuzione antiebraica nel modenese e nell'Alta valle del Reno, Il Fiorino, 
2008; Elena Carano, Persecuzione, deportazione, solidarietà: la comunità ebraica modenese nella 
Seconda guerra mondiale, Artestampa, 2009; Giulia Dodi, Nessun gesto di pietà: la requisizione 
dei beni ebraici in area modenese dal 1938 al 1945, Bonomo, 2016.  
4 Ne segnalo alcuni: Federica Francesconi e Luisa Levi D’Ancona (a cura di), Vita e società ebraica 
di Modena e Reggio Emilia. L’età dei ghetti, Comunità Ebraica di Modena e Reggio Emilia, 2007; 
Itinerari ebraici nelle province di Modena e Reggio Emilia, Guida Storico-turistica, Quid srl - 
Comunità Ebraica di Modena e Reggio Emilia, 2006; Paolo Battaglia e Federica Francesconi (a cura 
di), Gli ebrei e la città, Raccolte Fotografiche Modenesi Giuseppe Panini, 2002.  
5 Fulvio Diego Papouchado, Viaggio in un ghetto emiliano, Terra e Identità, 2007.  
6 Fabio Montella, Speriamo in giorni migliori, Giuntina, 2023. Dello stesso autore anche: 
Squadrismo, comunità ebraica e spazi urbani: il caso della città di Modena, in “Storia Urbana”, n. 
172, 2022, pp. 107-134. 



Federica Di Padova 
 

 
 

17 

contemporanea ebraica modenese, che intreccia emancipazione, assimilazione, 
fascismo, Shoah e ricostruzione. L’analisi, che integra prospettive urbanistiche, 
sociali, culturali e politiche, si configura come un caso di studio in grado di 
interrogare nodi più ampi della storia dell’ebraismo italiano contemporaneo. 
Basata su fonti d’archivio locali, nazionali e internazionali, la ricerca mostra come 
la vicenda di una comunità periferica, osservata nella sua profondità temporale e 
spaziale, possa offrire spunti sui processi di integrazione, marginalizzazione e 
ricostruzione del Novecento ebraico e italiano. 
 
 
Tra luci e ombre: la parabola dello spazio ebraico a Modena  
 
L’emancipazione civile e politica portò a una nuova visibilità pubblica e a un più 
intenso coinvolgimento degli ebrei modenesi nella vita cittadina, ma anche a 
fenomeni di “disgregazione” e antisemitismo. La costruzione della nuova sinagoga 
(1873), eretta nella piazza dell’antico ghetto, costituì un atto di cittadinanza e 
visibilità simbolica, cui la comunità partecipò con entusiasmo. Le trasformazioni 
urbanistiche successive7 resero tuttavia l’edificio progressivamente “invisibile” e 
segnarono l’inizio di un lento processo di frammentazione degli spazi ebraici. Da 
un lato, la riqualificazione dell’isolato comportò numerosi espropri; dall’altro, 
nella nuova progettazione, le autorità adottarono unicamente criteri urbanistici ed 
estetici, trascurando il valore storico e simbolico del luogo. La trasformazione in 
stile liberty, il cambio di nome da “Piazza Libertà” a “Piazza Mazzini” e la fitta 
vegetazione che finì per celare la sinagoga contribuirono alla perdita di 
riconoscibilità della piazza come spazio ebraico. In quegli anni la comunità visse 
forme di partecipazione pubblica ma anche di marginalizzazione. Se nel 1859 
avvennero i primi ingressi in consiglio comunale e altri ebrei fondarono il Banco 
Popolare (1867), nello stesso periodo si verificarono gravi episodi, tra cui la 
controversa conversione al cattolicesimo della quattordicenne Benedetta 
Formiggini (1860) e la dibattuta vicenda giudiziaria (1871-1878) per l’affido della 
bambina ebrea Enrica Teglio8. Agli inizi del secolo, Modena fu anche uno dei 

 
7 Giordano Bertuzzi, Trasformazioni edilizie e urbanistiche a Modena tra ’800 e ’900, Aedes 
Muratoriana, 1992, pp. 35-69.  
8 Il nuovo fanciullo Mortara, in “Il Panaro”, 17 marzo 1874.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

18 

primi centri del sionismo italiano, a riprova di una notevole vivacità locale9. Dopo 
la Prima guerra mondiale10, la comunità modenese si caratterizzava per contrazione 
demografica, composizione eterogenea e posizioni diverse verso il regime fascista. 
 
 
Resistere e sopravvivere  
 
Dinanzi alla persecuzione, la comunità modenese seppe reagire tentando diverse 
strategie: richieste di “esenzione dalla discriminazione”11, cambi di cognome o 
conversioni — come dimostrano i circa novanta battesimi e abiure documentati —
, emigrazioni. Nel novembre 1938 fu istituita una scuola elementare ebraica12, 
mentre nel 1940 la comunità subì l’esproprio dell’antico cimitero di via Pelusia da 
parte del Comune13. In base ai dati raccolti dalla Fondazione CDEC, almeno 26 
ebrei nati a Modena furono arrestati fuori provincia; in città vennero invece 
catturati cinque non modenesi e il modenese Guido Melli, mentre Eugenio 
Guastalla fu arrestato a Formigine (Modena). Numerosi episodi di salvezza furono 
possibili grazie a reti di sostegno personali e familiari, alla resilienza degli stessi ebrei 
e alla solidarietà esterna. Si ricordano, tra gli altri, i ventitré Giusti tra le Nazioni 
legati a reti cattoliche14 e alla Resistenza, il commissario Francesco Vecchione e altri 
funzionari15. 
 
 

 
9 Archivio della Comunità Ebraica di Modena (ACEMO), sezione contemporanea, b. C72.  
10 Gabriele Fabbrici, “La partecipazione degli ebrei modenesi e reggiani alla Prima Guerra 
Mondiale. Linee di ricerca”, in Vincenza Maugeri e Caterina Quareni (a cura di), Gli ebrei italiani 
nella Grande Guerra (1915-1918), Giuntina, 2017, pp. 191-203. 
11 Archivio di Stato di Modena, Prefettura di Modena, “Gabinetto”, fascicoli relativi agli anni 1939-
1943.  
12 Giulia Dodi, In classi separate. L’istituzione della scuola ebraica nelle carte dell’archivio della 
Comunità ebraica di Modena, in “Rivista di storia dell’educazione”, n. 2, 2019, pp. 153-172.  
13 Archivio Storico del Comune di Modena, Atti del Podestà, 1939-1940.  
14 Sulle reti di salvezza: Enrico Ferri, Il sorriso dei ribelli, Giuntina, 2013. La sezione modenese 
dell’Associazione Nazionale Mutilati e Invalidi di Guerra ha recentemente promosso una ricerca 
su questo tema, aggiornando a 23 il numero dei “Giusti” individuati nel territorio della provincia 
di Modena. 
15 Carmine Piscitelli e Giulia Dodi (a cura di), Francesco Vecchione, la normalità e il coraggio: 
l’uomo di stato che salvò gli ebrei modenesi: 1943-1944, Infiniti Mondi, 2022; Montella, Speriamo 
in giorni migliori, pp. 262-290.  



Federica Di Padova 
 

 
 

19 

Ricostruire 
 
Dopo la fine del conflitto, la comunità ebraica di Modena presentava 
caratteristiche peculiari rispetto al panorama nazionale: le perdite umane furono 
contenute e la sinagoga, sigillata nel 1944, riaprì il 4 maggio 1945 senza aver subìto 
danni. Le redini della comunità, impoverita sul piano umano ed economico, 
vennero assunte da Gino Friedmann. Si ricostituì rapidamente anche il nucleo 
dirigente legato alla Delegazione per l’Assistenza degli Emigranti Ebrei 
(DELASEM) che, insieme all’American Jewish Joint Distribution Committee e 
all’Unione delle Comunità Israelitiche Italiane, offrì sostegno ai correligionari 
modenesi, italiani e stranieri di passaggio o residenti in città. Nella tarda primavera 
del 1945, sul territorio provinciale, erano attivi un campo per Displaced Persons 
(DP camp)16 e due hachsharot17, mentre altri ebrei stranieri furono condotti nell’ex 
campo di Fossoli18. La Comunità offrì loro assistenza economica, sociale, culturale 
e religiosa; molti giovani profughi ricevettero sostegno anche per la celebrazione di 
matrimoni e per le nascite19. Altri obiettivi del nuovo gruppo dirigente furono la 
restituzione dei beni confiscati e, naturalmente, la ricostruzione della vita 
comunitaria. 
 
 
___________________ 
 
Federica Di Padova Docente di ruolo alle scuole superiori, ricercatrice indipendente.  

 
16 Si trattava di campi profughi, ovvero strutture istituite in Europa alla fine della Seconda guerra 
mondiale da enti come la United Nations Relief and Rehabilitation Administration (UNRRA) e 
la International Refugee Organization (IRO), destinate ad accogliere coloro che venivano 
riconosciuti come displaced persons (lett. “persone spostate”); tra di essi vi erano anche migliaia di 
ebrei sopravvissuti alla Shoah. 
17 Numerosi furono anche i kibbutzim e le hachsharot (lett. preparazione) sorti nella penisola 
italiana nell’immediato dopoguerra. Si trattava di veri e propri centri di formazione e 
addestramento, organizzati per preparare i giovani all’emigrazione in Palestina. Per quanto 
riguarda Modena, si veda la documentazione conservata in ACEMO, Sezione contemporanea, 
“Profughi stranieri 1945-1951”. 
18 Sui precedenti aspetti, mi permetto di rimandare alla mia tesi di dottorato: I campi profughi per 
Jewish Displaced Persons in Italia tra storia, ricostruzione e memoria (1943-1951), Università degli 
Studi di Trieste, Dottorato in “Storia delle società, delle istituzioni e del pensiero. Dal Medioevo 
all’età contemporanea”, 2019.  
19 Mi permetto di rimandare al mio contributo: Rinascere in Italia. Matrimoni e nascite nei campi 
per Displaced Persons ebree 1943-1948, in “DEP (Deportati, Esuli, Profughe)”, n. 36, 2018, pp. 1-19.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

20 

Temi di ricerca: Aliyah Bet, Displaced Persons ebree, antisemitismo, rapporti tra società 
ed ebrei italiani e DPs ebree nel dopoguerra, comunità ebraica di Modena 
 
 
Keywords: Comunità ebraica di Modena, Antisemitismo, Shoah, Ricostruzione, Identità 
ebraica.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

21 

 “Anche il matrimonio ha le sue vittime, come la guerra”. 
Riflessioni sul divorzio di due scrittrici ebree tra Otto e Novecento 

di Linda Chiavaroli 

 
 
Nel 1865, con l’emanazione del codice Pisanelli, si delinearono le prime leggi 
dell’Italia unita. Tra le numerose riforme, il codice segnò una progressiva 
laicizzazione del matrimonio, fino ad allora regolato esclusivamente dalla Chiesa1. 
Tuttavia, esso consolidò una legislazione fortemente discriminatoria nei confronti 
delle donne: la moglie restava subordinata al marito, l’adulterio era punito 
diversamente a seconda del genere, la madre non godeva di diritti sulla prole e alle 
donne era preclusa ogni forma di partecipazione politica. Gli studi di Valeria 
Iaconis — Finché legge non vi separi (2021) e Le catene moderne della nuova 
Eva (2017) — analizzano due articoli emblematici del codice. L’articolo 148 sanciva 
l’indissolubilità del matrimonio, ammettendone lo scioglimento solo con la morte 
di uno dei coniugi, negando così qualsiasi possibilità di divorzio2. L’articolo 189, 
invece, proibiva le indagini di paternità, salvo nei casi di stupro o ratto violento, 
rendendo la condizione delle madri particolarmente gravosa3. Il divorzio venne 
introdotto in Italia solo nel 1970, con notevole ritardo rispetto al resto d’Europa. 
Le cause di tale ritardo risiedono nell’eredità dei codici preunitari e nella forte 
influenza della Chiesa cattolica4. La comunità ebraica, favorevole al divorzio, fu 
oggetto di episodi di antisemitismo nel corso del dibattito pubblico. Tra il 1865 e 

 
1 Fabio Franceschi, “I progetti per l’introduzione del divorzio in Italia in epoca post-unitaria”, 
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 2012, 
https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese/article/view/2523, (ultimo accesso: 10 ottobre 
2025), p. 59.  
2 Valeria Iaconis, Finché legge non vi separi. Il divorzio nella narrativa d’autrice tra Otto e 
Novecento, Classiques Garnier, 2020, p. 24.  
3 Valeria Iaconis, “Le catene moderne della nuova Eva. La critica della letteratura femminile al 
codice Pisanelli”, Chronica Mundi, 2017, 
https://www.academia.edu/35640205/Le_catene_moderne_della_nuova_Eva_La_critica_della_
letteratura_femminile_al_codice_Pisanelli, (ultimo accesso: 10 ottobre 2025), pp. 147-179; p. 159. 
4 Arturo Maniaci, “L’evoluzione storica del divorzio in Italia dall’età delle codificazioni al 1970”, 
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, 11 ottobre 2021, 
https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese/article/view/16624, (ultimo accesso: 10 ottobre 
2025), pp. 65- 76; p. 66. 

https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese/article/view/2523
https://www.academia.edu/35640205/Le_catene_moderne_della_nuova_Eva_La_critica_della_letteratura_femminile_al_codice_Pisanelli
https://www.academia.edu/35640205/Le_catene_moderne_della_nuova_Eva_La_critica_della_letteratura_femminile_al_codice_Pisanelli
https://riviste.unimi.it/index.php/statoechiese/article/view/16624


Linda Chiavaroli 
 

 
 

22 

il 1970 si susseguirono dieci disegni di legge, nessuno dei quali riuscì a modificare 
la normativa. Durante il fascismo, la questione fu definitivamente accantonata: 
sebbene il divorzio fosse menzionato tra gli obiettivi sociali del partito, esso fu 
presto bollato come antisociale e contrario ai valori della famiglia tradizionale5. Il 
tema trovò però ampio spazio nella letteratura. La prima voce italiana a sostenere 
il divorzio, sebbene cautamente, fu quella di Cordelia, pseudonimo di Virginia 
Tedeschi Treves, scrittrice ebrea nata a Verona nel 1849 e morta a Milano nel 1916. 
I suoi testi, spesso presentati come saggi, sono in realtà manuali di etichetta, 
derivati dai galatei ottocenteschi, nei quali la riflessione morale si intreccia alla 
dimensione sociale6. I romanzi di consumo dell’autrice mettono spesso in pratica 
le regole che tali manuali suggeriscono. Nel 1882 Cordelia pubblicò Dopo le nozze, 
un manuale di comportamento, seguito dal romanzo Catene. Nel primo, 
rivolgendosi ai lettori come un’“amica sincera”7, dedica un intero capitolo 
alle Unioni infelici, dove per la prima volta esprime preoccupazione per la 
condizione femminile8. L’autrice osserva come l’uomo, grazie alla rete sociale, 
riesca a superare i fallimenti coniugali, mentre la donna, isolata, veda la qualità 
della propria vita precipitare. Da qui la proposta del divorzio come “una luce fra le 
tenebre”9. Cordelia cita la Francia, dove il divorzio era dibattuto sin dal 1792, 
contrapponendola all’Italia, che “prende le questioni con più calma e forse con più 
serietà”10. Curiosamente, la scrittrice presenta il divorzio anche come rimedio per 
gli uomini, talvolta vittime delle “sposine volubili e incontentabili”11. Subito dopo, 
tuttavia, la sua voce si fa apertamente solidale con le donne: “E noi donne 
specialmente dovremmo desiderarlo, come quelle che ne avrebbero maggiori 
vantaggi; ci sono leggi abbastanza ingiuste verso di noi perché ne venga alcuna in 
nostro favore”12. Il passo successivo è prudente: “Io non sono fautrice 
dell’emancipazione della donna, perché la calcolerò sempre un essere debole in 

 
5 Alfredo Rocco, La trasformazione dello stato liberale; dallo stato liberale allo stato fascista, La 
voce, 1927, p. 266. 
6 Annick Paternoster, Francesca Saltamacchia, Stefano Prandi, Le leggi della cortesia. Galateo ed 
etichetta di fine Ottocento, Interlinea, 2018, p.12.  
7 Cordelia, Dopo le nozze, Treves, 1882, p. 7. 
8 Ivi, p. 42. 
9 Ivi, p. 43. 
10 Ibid. 
11 Ivi, p. 44. 
12 Ibid. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

23 

confronto all’uomo; ma appunto per questa ragione, ha bisogno di maggior 
protezione”13. Il divorzio appare dunque come un rimedio estremo, da adottare 
solo in circostanze limite. In generale, la donna dovrebbe sopportare con forza per 
il bene dei figli: “Possiate dimenticare i vostri torti e giurare di non vivere che per i 
vostri figliuoli”14. Cordelia, pur sostenendo implicitamente la necessità di 
riformare il codice Pisanelli, considera la tutela dei figli prioritaria: il matrimonio, 
per quanto infelice, deve restare indissolubile finché possibile. Questo principio è 
ribadito nel romanzo Catene (1882)15, che però riporta un caso in cui il divorzio 
andrebbe consentito. Elvira, istitutrice presso la residenza del barone Lorenzo di 
Sterne, è protagonista di una vicenda caratterizzata da episodi di violenza e dolore. 
Vittima del consorte, da cui non può divorziare, Elvira assiste impotente alla morte 
della figlia Laura, promessa sposa di Alberto Wolf, successivamente unito in 
matrimonio con Sofia, la figlia del barone. Laura, infatti, si ammala dopo aver 
scoperto di dover rinunciare alle sue nozze con Alberto: è necessario il permesso di 
suo padre che, ancora colmo di risentimento nei confronti di Elvira, non concede 
l’accordo. La perdita della figlia e l'impossibilità di sciogliere il vincolo 
matrimoniale portano Elvira a un declino mentale che la conduce alla reclusione 
in un ospedale psichiatrico. L’opera, che richiama modelli foscoliani, fonde istanze 
sociali e riflessione morale, delineando la donna come vittima di un sistema 
patriarcale e di una legge iniqua. La critica contemporanea non fu 
indulgente: L’Illustrazione popolare (1869) ribadì che il matrimonio è un legame 
naturale e perciò sottratto alle leggi degli uomini che non devono viziarlo16. Nel 
1883 La Civiltà Cattolica recensì Catene con toni sprezzanti: “Povera lingua 
d’Italia!”17 e poi “Per noi una donna che nell’Italia si fa apostola e banditrice del 
divorzio non ha più cuore in petto, né fede nell’anima e merita di essere chiusa in 
una pazzeria”18. Dopo la Prima guerra mondiale, la questione del divorzio 
riemerse. Nel 1920 il deputato Marangoni propose di rivedere le leggi sul 
matrimonio, sostenendo che la guerra aveva incrinato l’idea di indissolubilità: 

 
13 Ibid.  
14 Ivi, p. 46. 
15 Cordelia, Catene, Treves, 1903. 
16 E. Reale, Il vincolo della famiglia, in “Illustrazione popolare”, vol. 1, n. 1, 1869, pp. 238-239; p. 239. 
17 Catene. Racconto di Cordelia. Seconda edizione 1883, in “La civiltà cattolica”, vol. 2, n. 12, 1883, 
pp. 83-88; p. 85. 
18 Ivi, p. 84. 



Linda Chiavaroli 
 

 
 

24 

molti soldati reduci soffrivano di disturbi psichici e le famiglie si erano disgregate. 
Chiedeva dunque norme che permettessero di sciogliere legami ormai 
irrecuperabili. All’instabilità dei rapporti familiari si sommava la tensione tra i 
sessi: gli uomini, tornati da un fronte che li aveva privati di dignità, trovavano un 
Paese mutato, in cui le donne avevano assunto ruoli di responsabilità19. Con 
l’avvento del fascismo, la retorica patriarcale si irrigidì ulteriormente. Nel 1926 
Mussolini, pur annunciando leggi a tutela del lavoro femminile e minorile, ribadì 
che la donna doveva tornare ad occuparsi prettamente della famiglia. Seguirono 
norme discriminatorie, come il divieto per le donne di insegnare storia e filosofia 
nei licei e la riduzione della loro presenza nel pubblico impiego20. Parallelamente, 
la Chiesa divenne più intransigente: papa Pio XI (1922-1939), che ebbe rapporti 
controversi con il fascismo, combatté il divorzio e ogni comportamento ritenuto 
deviante21. In questo clima, la letteratura dovette piegarsi al controllo morale e 
politico, mentre la vita familiare privata restava sotto vigilanza ideologica. 
È in questo contesto che emerge Pia Rimini, voce oggi quasi dimenticata della 
narrativa italiana. Nata a Trieste nel 1900 da padre ebreo e madre cristiana, Rimini 
esplorò nei suoi scritti i conflitti psicologici legati al matrimonio e al divorzio. Nel 
1931 pubblicò la raccolta Eva e il paracadute, composta da due racconti22. Nel 
primo, Il frutto, la piccola Marilù narra la propria esperienza di figlia di divorziati. 
Attraverso uno stile volutamente infantile, la scrittrice restituisce il trauma della 
separazione e il senso di colpa della bambina, affidata ai nonni mentre i genitori si 
recano in Ungheria per ottenere un divorzio impossibile in Italia. Marilù, divisa 
tra nostalgia e rabbia, incarna la sofferenza di un’infanzia privata di stabilità. Il 
secondo racconto, Diario di una madre, risulta meno efficace, ma insieme a Il 
frutto riflette le contraddizioni dell'autrice. L’analisi del Diario di una madre rivela 
un ritratto complesso e sfaccettato, in cui si intrecciano le identità e le convinzioni 
personali con il contesto storico e sociale del fascismo. L’autrice, fascista, ebrea 
prima ma cattolica in seguito, e femminista allo stesso momento, manifesta una 
profonda vulnerabilità emotiva, esposta a fluttuazioni di sentimenti amorosi e a 

 
19 Franceschi, I progetti per l’introduzione del divorzio in Italia in epoca post-unitaria, p. 55.  
20 Fiorenza Taricone, Cronologia per una storia sociale femminile: dall’unità al fascismo, in “Il 
politico”, vol. 57, n. 2, 1992, pp. 341-364; pp. 360-361.  
21 Argeo Mancini, L’indissolubilità del matrimonio e sue eccezioni, in “Divus Thomas”, vol. 53, 
1950, pp. 221-233; p. 222. 
22 Pia Rimini, Eva e il paracadute, Campitelli, 1931.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

25 

una distanza evidente dalle convenzioni sociali del periodo fascista. In tale 
contesto, emerge una rappresentazione dell’Italia del ventennio, caratterizzata da 
tensioni biografiche e sociali, lacerata dalle leggi razziali e da un sistema patriarcale 
che vedeva nel divorzio un simbolo di disgregazione morale. L’opera di Pia Rimini, 
come quella di Cordelia, testimonia l’evoluzione non lineare di un dibattito che ha 
attraversato la storia italiana dall’Unità al Novecento, intrecciando diritto, 
letteratura e identità di genere. L’influenza dell’ebraismo di queste autrici fu 
decisiva nel mettere in discussione l’idea stessa di legge come strumento di 
dominio. In un Paese tradizionalista e cattolico, la loro voce, marginale ma lucida, 
segnalò l’urgenza di un progresso che avrebbe impiegato oltre un secolo a 
realizzarsi. 
 
 
______________ 
 
Linda Chiavaroli Dottoranda, Università degli Studi di Perugia, progetto di dottorato: 
Cordelia. La giornalista dimenticata. 
Temi di ricerca: letteratura italiana, letteratura Ottocento, letteratura femminile, studi di 
genere, studi editoria. 
 
 
Keywords: Cordelia, Treves, Divorzio, Pia Rimini, Letteratura femminile. 
 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

26 

Le dinamiche transnazionali nel repubblicanismo irlandese e nel sionismo:  
un confronto storico 

di Filippo Barsi 

 
 
Una doppia lente storiografica 
 
Il presente contributo intende analizzare i rapporti intessuti tra repubblicanesimo 
irlandese e sionismo tra fine Ottocento e metà Novecento. Infatti, sebbene oggi 
vengano percepiti come distanti1, nello scorso secolo questi due movimenti 
nazionali intrattennero strette relazioni tra loro. Il confronto che qui si propone si 
colloca in un duplice orizzonte storiografico. Da un lato, quello degli Irish-Jewish 
Studies, un settore oggi in rapida crescita dedicato allo studio delle interazioni tra 
comunità irlandesi ed ebraiche2. Dall’altro, quello dei global studies, nell’ottica di 
superare il provincialismo e l’universalismo che affliggono ancora oggi lo studio di 
entrambi i movimenti3.  
Entrambi furono, infatti, importanti modelli di mobilitazione che seppero 
“pensare globale e agire locale”, cioè che non si limitarono a organizzare la 
resistenza nei rispettivi territori, ma seppero anche trasformare le proprie diaspore 
e reti relazionali transnazionali in attori capaci di finanziare la propria lotta, 
esercitare pressioni diplomatiche, influenzare l’opinione pubblica e far circolare 
idee, esperienze e pratiche politiche a livello transnazionale.  
Infine, il confronto consente di cogliere un elemento tipico delle esperienze 
rivoluzionarie del Novecento: la mutevolezza delle solidarietà transnazionali. 
Questa non è, infatti, la storia di un’alleanza lineare, ma quella di un rapporto 
segnato da fasi di intensa cooperazione e momenti di rottura, da momenti di 

 
1 George Bornstein, The Colors of Zion: Black, Jewish, and Irish Nationalism at the Turn of the 
Century, in “Modernism/Modernity”, vol. 22, n. 3, September 2005, p. 369. 
2 Aidan Beatty e Dan O’Brien (a cura di), Irish Question & Jewish Question. Crossover in Culture, 
Syracuse University Press, 2018, pp. 8-9. 
3 Flora Cassen, Early Modern Jewish History: Ongoing Trends, Global Directions, in “Church 
History and Religious Culture”, vol. 97, n. 3-4, 2017, pp. 393-407; Niall Whelehan, “‘Playing with 
scales’, Transnational History and Modern Ireland”, in Niall Whelehan (a cura di), Transnational 
Perspectives on Modern Irish History, Routledge, 2015, pp. 7-29. 



Filippo Barsi 
 

 
 

27 

dialogo diretto e forme di ispirazione reciproca. È proprio in questa alternanza che 
si trova la chiave per comprenderne la complessità. 
 
 
Diaspore come infrastrutture politiche: modelli paralleli 
 
All’inizio del XX secolo, repubblicanesimo e sionismo si trovarono a condividere 
non solo un orizzonte politico simile, ma anche gli stessi spazi diasporici4. La 
prossimità contribuì a creare quella percezione di “popoli fratelli”, fondata 
sull’essere minoranze stigmatizzate e sull’aver subito a lungo oppressioni politico-
culturali simili, che ne caratterizzò le interazioni fino almeno agli anni Trenta del 
Novecento. Entrambi i movimenti, infatti, sottolineavano il comune trattamento 
discriminatorio subito nei Paesi d’accoglienza5, e le similitudini tra l’antisemitismo 
di stato russo e le discriminazioni sistemiche coloniali britanniche6.  
Ma questa comunanza non era solo simbolica. Infatti, i due movimenti si 
ispiravano a vicenda anche sul piano pratico. In particolare, fu il nazionalismo 
irlandese, con la sua esperienza di mobilitazione transnazionale e di lobbying della 
politica dei paesi abitati dalla propria diaspora, che, in questa fase, rappresentava 
un chiaro modello per l’altro movimento7. 
Il ricorso sistematico alle comunità emigrate come strumento di mobilitazione 
politica fu una caratteristica comune a entrambi i movimenti. Per quello 
repubblicano, la diaspora fu la spina dorsale organizzativa e finanziaria8. I leader 
repubblicani non si limitarono a chiedere aiuto alla diaspora ma si attivarono essi 
stessi per fomentarne il supporto e la radicalizzazione. Durante la guerra 
d’indipendenza (1919-1921), ad esempio, figure come il futuro Premier (Taoiseach) 

 
4 Daniel Renshaw, Socialism and the Diasporic ‘Other.’ A comparative study of Irish Catholic and 
Jewish radical and communal politics in East London, 1889-1912, Liverpool University Press, 2018. 
5 Bornstein, The Colors of Zion, p. 381. 
6 Michael Davitt, Within the Pale: The True Story of Anti-Semitic Persecution in Russia Barnes 
and Noble, 1903, p. 86. 
7 Judah Bernstein, ‘Two Finest Nations in the World’: American Zionists and Irish Nationalism, 
in “Journal of American Ethnic History”, vol. 36, n. 3, Spring 2017, pp. 5-37. 
8 Adrian Guelke, The American Connection to the Northern Ireland Conflict, in “Irish Studies in 
International Affairs”, vol. 1, n. 4, 1984, pp. 27-39. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

28 

e Presidente dello Stato Irlandese (Uachtarán na hÉireann) Éamon de Valera9 o 
molte vedove di guerra10 organizzarono lunghi tour negli Stati Uniti con questo 
obiettivo. 
Il movimento sionista sviluppò un approccio simile. Attraverso istituzioni come il 
Jewish National Fund e una rete di comitati sparsi nel mondo, raccolse fondi per 
l’acquisto di terreni, la creazione di infrastrutture agricole, l’addestramento 
militare e l’educazione pionieristica. L’esperienza irlandese fu un modello in 
questo senso, in particolare, per i sionisti americani. In particolare, leader come 
Louis Brandeis, primo giudice ebreo della Corte Suprema americana e figura di 
spicco del sionismo locale, guardavano al modello irlandese come esempio di 
mobilitazione a sostegno della propria causa nazionale senza “tradire” il Paese 
ospitante11. 
Per entrambi i movimenti, inoltre, la diaspora non era soltanto un bacino di risorse 
ma anche un canale di trasmissione ideologica. L’interazione con il contesto 
politico e culturale dei Paesi ospitanti, e il dialogo con altre comunità migranti, 
favorirono la circolazione di idee e pratiche che avrebbero plasmato le reciproche 
strategie politiche e militari.  
Molti Irish-Jewish incarnarono questa intersezione12. Estella Solomons, pittrice e 
attivista ebrea irlandese, partecipò alla guerra d’indipendenza, usando il proprio 
studio come rifugio per i militanti repubblicani in fuga13. Isaac Herzog, Chief 
Rabbi of Ireland dal 1919 al 1936 e poi Chief Rabbi of Palestine, fu un sostenitore 
della causa irlandese e intrattenne un rapporto di amicizia con Éamon de Valera, 
che lo consultò sulla bozza della Costituzione irlandese del 1937. Il supporto di 

 
9 David Brundage, Irish Nationalists in America. The politics of Exile, 1798-1998, Oxford 
University Press, 2016, p. 150. 
10 Joanne Mooney Eichacker, Irish Republican Women in America. Lecture Tours 1916-1925, Irish 
Academic Press, 2003. 
11 Armin Langer, Irish Nationalism as an Inspiration for American Zionists in the Early Twentieth 
Century: As Exemplified by Boston Lawyer Louis D. Brandeis’s Speech and Writings, in “Studi 
Irlandesi, A Journal of Irish Studies”, vol. 11, 2021, pp. 323-340. 
12 Rory Miller, The look of the Irish: Irish Jews and the Zionist project, 1900-48, in “Jewish 
Historical Studies”, vol. 43, 2011, pp. 189-211. 
13 Katrina Gladstone, “Solomons, Estella Frances”, Dictionary of Irish Biography, 
https://www.dib.ie/biography/solomons-estella-frances-a8188, (ultimo accesso: 10 agosto 2025). 

https://www.dib.ie/biography/solomons-estella-frances-a8188


Filippo Barsi 
 

 
 

29 

Herzog fu tale che venne soprannominato “The Rebbe of Sinn Féin”14. La 
biografia però più emblematica in questo senso è quella di Robert Briscoe15. Ebreo 
e leader dell’IRA, Briscoe divenne il primo sindaco ebreo di Dublino (1956-57 e 
1961-62), agì come canvasser sionista tra gli irlandesi d’oltremare e fece da tramite 
tra IRA e organizzazioni sioniste armate16. Negli anni Trenta si recò in Palestina 
per addestrare l’Irgun e il Lehi alle tecniche di guerriglia e per riorganizzarne i 
ranghi “sul modello dell’IRA”, e favorì l’incontro nel 1938 a Dublino tra de Valera 
e Vladimir Jabotinsky17. 
L’influenza irlandese fu anche simbolica. Avraham Stern tradusse in ebraico The 
Victory of Sinn Féin di P.S. O’Hegarty, testo centrale della storiografia 
repubblicana18, e Yitzhak Shamir, futuro primo ministro israeliano e allora 
militante del Lehi, adottò il nome di battaglia “Michael” in onore di Michael 
Collins19. Lo scambio non fu, però, unidirezionale. Infatti, dopo la Seconda guerra 
mondiale, i repubblicani studiarono alcune operazioni sioniste ad alto impatto 
simbolico, come l’attentato al King David Hotel di Gerusalemme (1946), 
ispirandovisi per operazioni come l’attentato al Grand Hotel di Brighton (1984) 
contro Margaret Thatcher20. 
 

 
14 Yoel Matveev, “The Rabbi of Sinn Fein”, Forward, 9 Marzo 2011, 
https://forward.com/culture/135979/the-rebbe-of-sinn-fein/, (ultimo accesso: 10 agosto 2025). 
15 Kevin McCarthy, Robert Briscoe: Sinn Fein Revolutionary, Fianna Fail Nationalist and 
Revisionist Zionist, Peter Lang, 2015. 
16 Rebecca Heilweil, “Only in America!”: The Jewish Lord Mayor of Dublin Robert Briscoe in the 
United States, 1956-1958, in “Penn History Review”, vol. 25, Spring 2018, pp. 10-35. 
17 Aidan Beatty, “‘A long and oddly intertwined history’ – Irish nationalism and Zionism”, The 
Irish Story, 23 Gennaio 2013, https://www.theirishstory.com/2013/01/23/a-long-and-oddly-
intertwined-history-irish-nationalism-and-zionism/ (ultimo accesso: 10 agosto 2025); George 
Bornstein, “Irish, Jewish, or Both. Hybrid Identities of David Marcus, Stanley Price, and Myself”, 
in Beatty e O’Brien (a cura di), Irish Question & Jewish Question, p. 134. 
18 Colin Shindler, The Land Beyond Promise: Israel, Likud, and the Zionist Dream, I.B. Tauris, 
2002, p. 31. 
19 Aidan Beatty, “Zionists looked to Irish history”, Irish Echo, 12 Luglio 2016, 
https://www.irishecho.com/2016/7/zionists-looked-to-irish-history (ultimo accesso: 10 agosto 
2025). 
20 Ed Moloney, “Fascinating Links Between Irgun and IRA”, The Broken Elbow, A View of the 
World from New York and Belfast, 3 Gennaio 2014, 
https://thebrokenelbow.com/2014/01/03/fascinating-links-between-irgun-and-
ira/#:~:text=Equally%2C%20the%20Irgun's%20tactic%20of,raids%20on%20British%20Army%
20installations (ultimo accesso: 10 agosto 2025). 

https://forward.com/culture/135979/the-rebbe-of-sinn-fein/
https://www.theirishstory.com/2013/01/23/a-long-and-oddly-intertwined-history-irish-nationalism-and-zionism/
https://www.theirishstory.com/2013/01/23/a-long-and-oddly-intertwined-history-irish-nationalism-and-zionism/
https://www.irishecho.com/2016/7/zionists-looked-to-irish-history
https://thebrokenelbow.com/2014/01/03/fascinating-links-between-irgun-and-ira/#:~:text=Equally%2C%20the%20Irgun's%20tactic%20of,raids%20on%20British%20Army%20installations
https://thebrokenelbow.com/2014/01/03/fascinating-links-between-irgun-and-ira/#:~:text=Equally%2C%20the%20Irgun's%20tactic%20of,raids%20on%20British%20Army%20installations
https://thebrokenelbow.com/2014/01/03/fascinating-links-between-irgun-and-ira/#:~:text=Equally%2C%20the%20Irgun's%20tactic%20of,raids%20on%20British%20Army%20installations


ATTI CONVEGNO 
 

 
 

30 

Biografie-ponte rotture transnazionali 
 
Dal dopoguerra, però, i rapporti mutarono. I primi scricchiolii nel rapporto tra i 
due movimenti arrivarono con la Dichiarazione Balfour (1917), ma lo spartiacque 
fu quando, negli anni Trenta, alcuni repubblicani entrarono nella polizia 
mandataria britannica. Infatti, dopo aver sperimentato, durante la Grande Rivolta 
Araba (1936-39), la repressione britannica e le forme violente assunte 
dall’insediamento ebraico, molti, tornati in patria, descrissero ciò che videro, 
riorientando l’opinione pubblica locale. Per molti, il sionismo si trasformò da 
movimento di liberazione “fratello” a progetto di settler colonialism simile 
all’imperialismo britannico. Questo mutamento, infine, si consolidò negli anni 
Sessanta e Settanta, con la svolta antimperialista dell’IRA, sugellata della nascita 
della Original IRA marxista e dalla transizione terzomondista della Provisional 
IRA21.  
Così l’Irlanda repubblicana cominciò a rispecchiarsi nelle sofferenze palestinesi, e, 
nel discorso pubblico, la popolazione ebraica israeliana divenne l’equivalente 
medio-orientale dei lealisti nordirlandesi. La percezione comune, infatti, era (ed è) 
che, in entrambi i casi, una minoranza alloctona (in Irlanda i lealisti e in Palestina 
i coloni ebrei), sostenuta da una potenza esterna (in Irlanda l’Impero britannico e 
in Palestina lo Stato di Israele e gli Stati Uniti), esercitava un controllo politico e 
militare su una maggioranza autoctona oppressa. Il radicamento di questa nuova 
narrazione fu sancito dal suo ingresso nel dibattito pubblico, come dimostrano 
dichiarazioni come quella dello storico inglese Hugh Trevor-Roper, che nel 1962 
definì Israele “un Ulster nella grande Irlanda d’Arabia”22. 
 
 
La dimensione globale come chiave interpretativa 
 
Il confronto tra repubblicanesimo irlandese e sionismo mette in luce, dunque, il 
ruolo delle reti transnazionali nella vita dei movimenti radicali del Novecento. 

 
21 Brian Hanley and Scott Millar, The Lost Revolution: The Story of the Original IRA and the 
Workers’ Party, Penguin Books, 2009; Ed Moloney, La storia segreta dell'IRA, Dalai Edizioni, 
2007. 
22 Hugh Trevor-Roper, Jewish and Other Nationalism, Weidenfeld & Nicholson, 1962, p. 15. 



Filippo Barsi 
 

 
 

31 

Lungi dall’essere fenomeni locali, entrambi si nutrirono di connessioni 
diasporiche e di scambi internazionali che fornirono loro risorse, competenze, 
legittimazione e sostegno. Al tempo stesso, il caso in esame mostra come le 
solidarietà internazionali siano dinamiche complesse e contraddittorie. La 
trasformazione del sionismo, nella percezione repubblicana, da “movimento 
fratello” a esempio di settler colonialism, illustra come i rapporti transnazionali tra 
movimenti siano soggetti a rovesciamenti improvvisi. 
Dal punto di vista storiografico, infine, il confronto ci invita a superare le due 
trappole analitiche citate in apertura: il provincialismo e l’universalismo. Al 
contrario, come mostra questo caso di studio, è cruciale mettere in prospettiva 
questo tipo di fenomeni, valorizzando il ruolo che ha la dimensione globale nel 
plasmarne strategie, identità e retoriche politiche. 
 
 
___________________ 
 
Filippo Barsi Dottorando, Scuola Normale Superiore di Pisa, progetto di ricerca: Il 
socialismo repubblicano irlandese e il mondo nordatlantico, una storia transnazionale 
(1896-1916). 
Temi di ricerca: socialismo repubblicano irlandese, femminismi radicali, diaspora e 
internazionalismo, decolonizzazione e crisi imperiali, memoria rivoluzionaria. 
 
 
Keywords: Repubblicanesimo irlandese, Sionismo, Diaspora, Solidarietà transnazionali, 
Anticolonialismo.



ATTI CONVEGNO 

 
 

32 

 Tra nazionalismo e umanesimo:  
 ripensare il sionismo dopo la Prima guerra mondiale 

di Stefania Ragaù 

 
 
Introduzione: che cos’è stato l’umanesimo nazionale? 
 
“Nazionalismo e umanesimo sono opposti inconciliabili tra loro?” si chiedeva 
Simon Bernfeld in un articolo apparso su “Ost und West” nel 19201. A suo dire, 
una sintesi tra etica e politica era possibile, ma bisognava andare al di là delle 
apparenze. Anche se i due termini potevano sembrare in contrasto tra loro, in 
realtà l’etica ebraica poteva essere un utile e potente alleato del nazionalismo, in 
quanto in grado di arginarne le derive ideologiche più pericolose, nonché colpevoli 
di aver già ridotto l’Europa a un cumulo di macerie. 
Lungi dall’essere una voce isolata, la speranza di Bernfeld era condivisa all’epoca da 
diversi intellettuali ebrei di lingua tedesca, tra i quali spiccano in particolare vari 
intellettuali sionisti, come Hugo Bergmann, Hans Kohn, Max Brod, i cugini 
Robert e Felix Weltsch. Nel corso degli anni ‘20 furono proprio questi sionisti a 
diffondere nel movimento gli ideali dell’umanesimo nazionale. La sintesi da loro 
proposta tra etica ebraica e aspirazioni nazionali aveva uno scopo preciso: ridefinire 
il sionismo all’indomani della Prima guerra mondiale e distinguerlo così dal 
nazionalismo europeo2. Si trattò di un’operazione politico-intellettuale che venne 
portata avanti in varie forme e contesti da questi intellettuali, influenzati da figure 
di rilievo, tra cui Martin Buber, Nathan Birnbaum e Aharon David Gordon. 
In base a quanto emerge dalla ricerca in corso, l’obiettivo dell’umanesimo 
nazionale non si limitò alla mera critica della dottrina nazionalistica di matrice 
occidentale, ma mirò altresì a gettare le basi per un nuovo tipo di politica e 
sovranità ebraica, più in sintonia con le radici storiche, culturali e religiose 
dell’ebraismo europeo. Non è questa la sede per approfondire un simile tema. Si 

 
1 Traduzione dell’autrice: Simon Bernfeld, Nationalismus und Humanismus, in “Ost und West”, 
vol. 20, n. 3-4, 1920, pp. 98-105. 
2 Per maggiori informazioni su tale periodo storico si veda: Arturo Marzano, Storia dei sionismi: lo 
Stato degli ebrei da Herzl a oggi, Carocci, 2017, pp. 75-88; George Bensoussan, Il sionismo: una 
storia politica e intellettuale, 1860-1940, Einaudi, 2006, vol. 1, pp. 530-539. 



 
 Stefania Ragaù 

 

 
 

33 

consideri solo che dalle analisi finora svolte il modello politico ideale 
dell’umanesimo nazionale coincise con l’idea di un commonwealth tra popoli di 
diverse nazionalità ispirato da un lato al tramontato modello multinazionale 
dell’Austria-Ungheria, dall’altro alla Svizzera, la cui suddivisione in cantoni 
linguistici fu più volte citata da tali pensatori nei loro scritti come un modello 
positivo da imitare e importare in Palestina. 
Un elemento di cui bisogna tener conto — e che si è riverberato sulla storiografia 
— riguarda la tardiva formulazione concettuale dei principi che orientarono le 
scelte e le azioni di tale corrente. Pur avendo una storia che affonda le sue radici tra 
la fine della Prima guerra mondiale e l’inizio degli anni ’20, il termine 
Nationalhumanismus compare in tale forma solo agli inizi degli anni ’30 e 
costituisce una sorta di canto del cigno3. Hans Kohn, ad esempio, decise di scrivere 
la storia dell’umanesimo nazionale in un momento di crisi politica, quando si stava 
definitivamente congedando dal sionismo; mentre Felix Weltsch si aggrappò a 
questa idea come ultimo strumento possibile per arginare la diffusione del nazismo 
in Europa.  
Bisogna infine aggiungere che la tardiva formulazione dell’umanesimo nazionale 
come concetto rappresentò senz’altro un elemento di debolezza. Pur costituendo 
un gruppo ristretto, ma vivace e influente, i suoi esponenti non seppero delineare 
una linea d’azione unitaria, né una piattaforma politica comune da promuovere 
sia in diaspora che in Palestina. In tal senso, l’umanesimo nazionale non si evolse 
in gruppo politico. Molti si unirono al Hapoel Hatzair, il partito sionista di 
stampo socialista, antimilitarista e pacifista, preferendo così appoggiarsi a 
un’organizzazione partitica già strutturata. In aggiunta, chi emigrò in Palestina 
negli anni ’20 si impegnò poi nella creazione del gruppo Brit Shalom, 
promuovendo così una nuova sintesi tra l’umanesimo nazionale e una visione 
binazionale di convivenza pacifica tra ebrei e arabi4. Ci sarebbero molti altri aspetti 
che meriterebbero un approfondimento, ma mi limito a questa breve sintesi per 
passare ora alle questioni storiografiche legate alla ricerca in corso. 

 
3 Hans Kohn, L’humanisme juif: quinze essais sur le juif, le monde et Dieu, Rieder, 1931; Felix 
Weltsch, “Thesen von Nationalhumanismus”, in Max Brod (a cura di), Rassentheorie und 
Judentum, Barissa, 1934. 
4 Sulla storia della Brit Shalom si veda: Shalom Ratzabi, Between Zionism and Judaism: The radical 
circle of Brit Shalom 1925-1933, Brill, 2002. 



ATTI CONVEGNO 

 
 

34 

La ricerca in corso tra stato dell’arte e domande storiografiche 
 
Verso la metà degli anni ’90 George Mosse scriveva che la storia dell’umanesimo 
nazionale era ancora in gran parte da scrivere e rappresentava una sorta di “contro-
storia” del sionismo, la cui riscoperta avrebbe aiutato a illuminare le correnti 
sotterranee, nascoste, fallite, eppure significative dell’impresa sionista. Mosse fu il 
primo storico a interessarsi all’umanesimo nazionale, spendendosi in più occasioni 
su tale argomento a partire dai primissimi anni ’80.  
Di parere opposto, fu invece lo studioso del pensiero ebraico Paul Mendes-Flohr, 
il quale ne parlò in un articolo apparso verso la metà degli anni ’805. A suo dire, gli 
esponenti di questa corrente non solo peccarono di una certa ingenuità, ma 
assunsero una posizione impolitica, in quanto i loro richiami all’etica non 
rispondevano alle richieste di sovranità provenienti dal basso. Con questa critica, 
Mendes-Flohr toccava un aspetto che aveva tempo prima caratterizzato la nascita 
della politica moderna occidentale: ovvero, per riassumere, la divisione e 
interdipendenza tra la ragione politica di Machiavelli e l’utopia di More. Di questa 
nobile tradizione il sionismo fu un legittimo erede proprio in quanto seppe 
recuperare quell’intreccio originario tra realismo e utopia. In tal senso, se da un 
lato Mendes-Flohr mirava a enfatizzare la superiorità della ragione politica che 
aveva animato l’impresa sionista, dall’altro, a differenza di Mosse, sembrò 
dimenticarsi della vitalità presente nel suo sotteso utopismo, in assenza del quale 
non resta che una cieca ragion di stato. 
Le raccomandazioni di Mosse a dedicarsi allo studio dell’umanesimo nazionale 
trovarono parziale riscontro nella storiografia successiva. Nei primi anni 2000 si 
possono identificare due linee di ricerca complementari. La prima è circoscritta agli 
studi sul sionismo culturale in diaspora. In particolare, diversi lavori si sono 
concentrati sul sionismo in Boemia, occupandosi di coloro che non emigrarono in 
Palestina fino al 1939 — si pensi a Max Brod e Felix Weltsch — e che si dedicarono 
al Gegenwartsarbeit, il lavoro sionista in diaspora. Questa prima linea di ricerca è 

 
5 Paul Mendes-Flohr, Realpolitik or Ethical Nationalism?, in “Jerusalem Quarterly”, vol. 34, 1985, 
pp. 88-98. 



 
 Stefania Ragaù 

 

 
 

35 

stata inaugurata dagli studi di carattere storico-letterario di Scott Spector, accanto 
a quelli altrettanto importanti di Kateřina Čapková6.  
Un altro filone di ricerca, anch’esso circoscritto, si è invece concentrato sul 
sionismo nella Palestina mandataria, sovrapponendosi agli studi sul 
binazionalismo e sull’organizzazione politica Brith Shalom. Il merito di aver 
collegato l’umanesimo nazionale al binazionalismo in Palestina si deve senz’altro a 
Steven Aschheim, noto studioso di storia del pensiero ebraico-tedesco, nonché 
allievo di Mosse. Il volume di Aschheim Beyond the Border rappresenta un 
contributo prezioso allo studio sull’umanesimo nazionale, in quanto analizza tale 
corrente alla luce dell’influenza dell’eredità culturale ebraico-tedesca e della visione 
binazionale della Palestina mandataria7.  
Chiudo questa parte, ricordando che l’obiettivo del presente progetto è la 
ricostruzione complessiva del fenomeno dell’umanesimo nazionale che permetterà 
di unire queste due linee di ricerca grazie a una nuova prospettiva transnazionale 
di più ampio respiro. A tal fine, le stesse domande storiografiche di partenza 
abbracciano un vasto spettro di questioni di carattere storico-politico, filosofico, 
sociale e religioso. Le domande storiografiche alla base del progetto sono state 
quindi suddivise in tre macro categorie: la prima categoria si concentra sui modelli 
di sovranità politica ebraica alternativi rispetto al paradigma predominante dello 
stato nazionale impostosi in Europa al termine della Prima guerra mondiale. 
L’indagine mira a capire se l’umanesimo nazionale abbia promosso nel sionismo 
post-Balfour dei modelli di governo o dei piani alternativi alla costruzione di uno 
stato nazionale ebraico in Palestina. La seconda macro-categoria riguarda invece 
l’eredità degli imperi multinazionali e la loro influenza sulla formulazione 
dell’umanesimo nazionale. Infine, la terza e ultima serie di domande pone 
l’accento sulle linee di continuità tra ebraismo e sionismo. A dispetto di tutta una 

 
6 Scott Spector, Prague Territories: National Conflict and Cultural Innovation in Franz Kafka's 
Fin de Siècle, University of California Press, 2000; id., “‘Any Reality, However Small’: Prague 
Zionism between the Nations”, in Mark H. Gelber (a cura di), Kafka, Zionism and Beyond, Max 
Niemeyer Verlag, 2004, pp. 7-22; Kateřina Čapková, Specific Features of Zionism in the Czech 
Lands in the Interwar Period, in “Judaica Bohemian”, vol. 38, 2002, pp. 106-159; Irene Koeltzsch, 
Geteilte Kulturen: eine Geschichte der tschechisch-jüdisch-deutschen Beziehungen in Prag, 1918-
1938, Oldenbourg Verlag, 2012. 
7 Steven E. Aschheim, Beyond the Border: The German-Jewish Legacy Abroad, Princeton 
University Press, 2007. Si veda anche Dimitry Shumsky, Zweisprachigkeit und binationale Idee: 
Der Prager Zionismus, Vandenhoeck & Ruprecht, 2013. 



ATTI CONVEGNO 

 
 

36 

storiografia, anche recente, che ha descritto il sionismo come un movimento di 
rottura rispetto alla tradizione passata, la corrente sionista dell’umanesimo 
nazionale illumina infatti le linee di continuità che gli ebrei tentarono di 
mantenere con la loro tradizione culturale e religiosa. 
 
 
Considerazioni finali 
 
Vorrei chiudere tale breve contributo citando un articolo di Robert Weltsch uscito 
in occasione del capodanno ebraico su “Jüdische Rundschau”. In questo 
contributo Weltsch si richiama all’umanesimo nazionale promuovendone i 
principi quale possibile base di partenza per gestire la cosiddetta Araberfrage (la 
questione araba). Come altri sionisti prima di lui, Weltsch ritorna su tale problema 
legato alla convivenza tra ebrei e arabi in Palestina con l’intento di mettere in 
guardia la leadership del movimento sulle potenziali e nefaste conseguenze 
derivanti da una simile conflittualità8. Scrive Weltsch: 
 

Ci troviamo di fronte a uno scontro tra due nazioni e possiamo arrivare a una 
soluzione del problema solo se riusciamo a far convivere i due popoli, eliminando 
in modo consapevole lo sciovinismo di entrambe le parti. Questo succede in 
Palestina, così come in altri Paesi dove i popoli si scontrano. Un popolo non può 
ignorare la presenza dell’altro popolo, sia esso ben accolto oppure criticato: il 
fatto rimane. Le alternative sono dunque due: o si possono sterminare gli ‘altri’, 
oppure si deve cercare un equilibrio9. 

 
In chiusura, mi limito a osservare quanto sia oggi evidente verso quale delle due 
alternative si stia indirizzando la storia di tale conflitto. Una constatazione questa 
che lascia certo poco spazio all’ottimismo. Rileggendo tali parole, emerge 
nondimeno un quadro storico più chiaro della capacità analitica e della concretezza 

 
8 Tra il 1918 e il 1921 uscirono numerosi articoli dedicati alla “questione araba”, in particolare su 
“Der Jude”. Per un’analisi approfondita sul tema, si veda: Shumsky, Zweisprachigkeit und 
binationale Idee, pp. 275-283.  
9 Traduzione dell’autrice: Robert Weltsch, Politische Neujahrsbetrachtung, in “Jüdische 
Rundschau”, vol. 29, n. 77-78, 1924, pp. 551-552. Non sorprende, dunque, che pochi mesi dopo 
Weltsch prese parte attiva alla fondazione dalla Brith Shalom. 



 
 Stefania Ragaù 

 

 
 

37 

politica dimostrata da questi intellettuali che promossero una pacifica convivenza 
tra popoli diversi grazie all’incontro tra etica e politica. Un’esperienza questa su cui 
meditare dunque, nonostante il vento della storia abbia poi soffiato in tutt’altra 
direzione. 
 
 
___________________ 
 
Stefania Ragaù Contrattista di ricerca, Buber-Rosenzweig-Institut, Goethe-Universität, 
Frankfurt am Main.  
Temi di ricerca: storia del sionismo e dei nazionalismi europei, emancipazione ebraica, 
studi utopici e messianismo ebraico. ORCID ID: 0000-0001-7959-0194 
 
 
Keywords: Sionismo, Storia delle idee, Storia culturale.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

38 

 La diplomazia italiana di fronte alla comunità ebraica in Palestina  
 (1933-1938) 

di Clelia Di Piro 

 
 
La Palestina e l’Italia tra ’800 e ’900 
 
Alla fine dell’Ottocento, la Palestina rimaneva ai margini degli interessi italiani, 
esclusa dalle mire coloniali dell’Italia unita, restava relegata all’ambito 
devozionale1.  
Il Consolato d’Italia a Gerusalemme, istituto il 15 novembre 1871, era stato 
preceduto solo dalla breve parentesi del Consolato sardo tra il 1842 e il 18492.  
I consoli destinati a Gerusalemme, privi di competenze orientalistiche, risultarono 
nella maggior parte dei casi del tutto inadatti al ruolo che andavano a ricoprire3. 
Nel 1926 Mussolini rivolse maggiore attenzione al Mediterraneo orientale, anche a 
seguito di alcuni cambiamenti avvenuti ai vertici del Ministero degli Affari Esteri 
e incontrando alcuni esponenti sionisti.  
L’anno successivo Mussolini nominò console di Gerusalemme Orazio Pedrazzi e 
approvò la creazione del Comitato Italia-Palestina.  
La politica di Mussolini verso la Palestina in quegli anni rifletteva però soprattutto 
la volontà del capo del Governo di sondare la situazione interna della regione4. 
Con l’ascesa di Hitler nel 1933, molti ebrei tedeschi furono costretti a emigrare, 
trovando nella Palestina una delle principali destinazioni5. 

 
1 Lucia Rostagno, Terrasanta o Palestina? La diplomazia italiana e il nazionalismo palestinese (1861-
1939), Bardi, 1996, p. 12. 
2 Costanza Lisi (a cura di), L’archivio del Consolato sardo in Palestina poi Consolato d’Italia a 
Gerusalemme (1843-1943), in “Storia & Diplomazia. Rassegna dell’Archivio Storico del Ministero 
degli Affari Esteri e della Cooperazione Internazionale”, anno V, 
2017, pp. 51-53. 
3 Rostagno, Terrasanta o Palestina? La diplomazia italiana e il nazionalismo palestinese (1861-1939), 
pp. 25-27. 
4 Ivi, pp. 112-115. 
5 Anna Foa, Diaspora. Storia degli ebrei nel Novecento, Laterza, 2011, p. 167; Giuseppe Motta, La 
comunità internazionale e i rifugiati ebraici fra le due guerre mondiali, Rubettino, 2022, p. 134. 



 Clelia Di Piro 
 

 
 

39 

Le problematiche legate alla “prospettiva di un'immigrazione in massa di ebrei 
tedeschi in Palestina”6 vennero messe in luce da Alberto Theodoli, presidente della 
Commissione permanente dei mandati della Società delle Nazioni. Sebbene 
Mussolini avesse lasciato intendere che “l'interesse dell'Italia è di favorire su larga 
scala l’immigrazione ebraica per giungere rapidamente alla costituzione di uno 
Stato sionista unitario ed indipendente”, Theodoli sosteneva che l’immigrazione 
degli ebrei tedeschi in Palestina avrebbe aggravato la crisi già esistente tra “Arabi 
ed Ebrei e tra Arabi e Governo mandatario”7.  
Ampi dubbi sulla possibilità della costituzione di uno Stato ebraico in Palestina 
vennero inoltre espressi nel 1933 dal console Mariano De Angelis, trasferito a 
Gerusalemme il 3 settembre 1932, che rivide però parzialmente le proprie posizioni 
negli anni successivi8.  
 
 
Il Circolo degli amici della cultura italiana ed ebraica e la Cattedra di storia e 
cultura italiana  
 
Il Consolato italiano a Gerusalemme condusse un’ampia attività di cultural 
diplomacy, tesa ad accrescere l’influenza italiana in Palestina.  
Tra le diverse iniziative condotte dai consoli, due casi risultano particolarmente 
significativi: il Circolo degli amici della cultura italiana ed ebraica a Tel Aviv e la 
Cattedra di storia e cultura italiana all’Università ebraica di Gerusalemme. 
Nel giugno 1931, il console italiano Luigi Gabbrielli ricevette una lettera da Chaim 
Wardi, ebreo polacco naturalizzato palestinese, che annunciava che il progetto 
d’istituire una biblioteca italiana a Tel Aviv e un lettorato di italiano all’Università 
ebraica di Gerusalemme aveva riscosso un certo successo ed era stato approvato tra 
gli altri da Umberto Biscottini9.  

 
6 Documenti Diplomatici Italiani, VII serie, vol. XIV, 414. 
7 Ibid. 
8 Rostagno, Terrasanta o Palestina? La diplomazia italiana e il nazionalismo palestinese (1861-1939), 
pp. 177-179. 
9 Archivio Storico Diplomatico del Ministero degli Affari Esteri e della Cooperazione 
internazionale (da ora ASDMAE), Consolato sardo in Palestina poi Consolato d’Italia a 
Gerusalemme (1843-1943) (da ora Consolato d’Italia), b. 53, f. 415, lettera di Chaim Wardi del 25 
giugno 1931. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

40 

Parallelamente, un altro esponente del mondo ebraico, Nahum Labunsky10, con 
sua moglie, Zila Zariski11, promuoveva la creazione di un centro di cultura italiana 
in Palestina, con l’appoggio di Ciro Trabalza12 e del sindaco di Tel Aviv, Meir 
Dizengoff13. 
Gabbrielli, nel tentativo di reperire informazioni su Labunsky e su Wardi, si era 
rivolto alla Jewish Agency e ad esponenti dell’ambiente ebraico italiano.  
La Jewish Agency rispose che nessuno dei due era particolarmente influente in 
Palestina14, mentre Dante Lattes15 sostenne che Labunsky risultava 
particolarmente adatto al compito di “penetrazione culturale italiana in Palestina” 
che ci si proponeva di intraprendere16. David Prato17 scrisse però al console 
affermando che un candidato migliore di Wardi da impiegare presso l’Università 
ebraica “non è facile poter trovare”18.  
Gabbrielli decise d’impiegare i due separatamente, avvalendosi del lavoro di 
Labunsky per la costituzione della biblioteca a Tel Aviv e di Wardi per il corso di 
cultura italiana presso l’Università ebraica di Gerusalemme19.  
Il circolo vide la luce solo una volta insediatosi il nuovo console, Mariano De 
Angelis, il quale decise che sia il sindaco di Tel Aviv che il console generale d’Italia 
ne avrebbero assunto la presidenza onoraria20.  
A seguito dell’inaugurazione avvenuta il 23 febbraio 193321, il console si preoccupò 
di dare vita anche alla biblioteca, che venne aperta il 29 maggio del 1933 con circa 

 
10 Nahum Labunsky, ebreo palestinese, completò i suoi studi universitari in Italia, addottorandosi 
in Lettere e Filosofia. 
11 Zila Zariski, laureata in lettere presso l’Università di Roma, insegnò presso la facoltà di Scienze 
Politiche della medesima università prima di trasferirsi in Palestina insieme al marito. 
12 Ciro Trabalza, direttore generale delle scuole medie in Italia.  
13 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 53, f. 415, lettera di N. Labunsky del 27 giugno 1931. 
14 Ivi, lettera della Jewish Agency del 12 agosto 1931. 
15 Dante Lattes, importante esponente del mondo intellettuale ebraico italiano, fondò nel 1915 il 
settimanale “Israel” insieme ad Alfonso Pacifici. Nel 1919 aprì a Roma l’ufficio distaccato 
dell’Organizzazione sionistica mondiale e nel 1925, ancora con Alfonso Pacifici, fondò il periodico 
culturale “La Rassegna Mensile di Israel”. 
16 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 53, f. 415, lettera di D. Lattes del 6 agosto 1931. 
17 David Parto, rabbino di Alessandria d’Egitto dal 1927 al 1936 e di Roma dal gennaio 1937 al 1938. 
Rabbino capo di Roma dal 1945 al 1951. 
18 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 53, f. 415, lettera di D. Prato del 9 agosto 1931. 
19 Ivi, lettera di L. Gabbrielli del 30 luglio 1931. 
20 Ivi, lettera n. 3428/696 del 7 dicembre 1932. 
21 Ivi, lettera del 16 febbraio 1933. 



 Clelia Di Piro 
 

 
 

41 

500 volumi, di cui 365 inviati dal Ministero, mentre gli altri provenienti da istituti 
e privati, tra cui Alberto De Stefani, Ugo Spirito, Renato Spaventa e la Federazione 
delle associazioni culturali ebraiche in Italia22.  
La successiva decisione del Ministero di sospendere l’invio di periodici23 e il 
sussidio previsto per il 1935 allarmò il console De Angelis che sottolineò come la 
biblioteca avesse raggiunto risultati “non trascurabili”, ma senza un adeguato 
sostegno, la sua chiusura sarebbe stata inevitabile 24.  
Ciò avrebbe causato “il danno diretto della nostra assenza dal processo formativo 
ed evolutivo sionista, e darà in questi ambienti la sensazione di un brusco 
mutamento d’indirizzo della politica italiana”25. 
Negli anni seguenti si verificarono alcuni cambiamenti, tra cui l’insediamento di 
un nuovo segretario, Salomone Gattegno26, insegnante di italiano presso alcune 
scuole ebraiche, attivo anche nella propaganda pro-italiana durante la guerra in 
Etiopia27.  
Il 14 ottobre 1938, in protesta alle Leggi razziali in Italia, il presidente del circolo 
Alexander Koller presentò le proprie dimissioni e il comitato votò per lo 
scioglimento del circolo per un anno28, a seguito del quale non venne riaperto e i 
libri furono destinati “alla costituenda sezione della Dante Alighieri”29.  
Le vicissitudini che interessarono la Cattedra di storia e cultura italiana seguirono 
la falsariga della vita del Circolo di cultura italiana ed ebraica a Tel Aviv.  
Alcune informazioni sull’Università ebraica a Gerusalemme erano state già 
raccolte nel 1931 dal console Gabbrielli30, ma fu solo nel 1933 che De Angelis decise 

 
22 Ivi, lettera di N. Labunsky del 1 settembre 1933. 
23 Ivi, telespresso n. 887802/144 del 12 ottobre 1934. 
24 Ivi, lettera n. 2831/629 del 26 dicembre 1934. 
25 Ibid. 
26 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 54, f. 431, lettera del 16 aprile 1937, con nota; lettera del Consiglio 
del Circolo del 21 aprile 1937. 
27 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 56, f. 478, Memorandum sull’azione degli insegnati italiani in 
Palestina nei riguardi del conflitto italo-etiopico. 
28 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 54, f. 431, verbale del 14 ottobre 1938. 
29 Ivi, telespresso n. 803651 del 9 gennaio 1939. Sebbene dal documentato citato risulti la sezione 
Dante Alighieri di Gerusalemme, Sara Berger indica nel seguente articolo la sezione di Tel Aviv: 
Sara Berger, Il Consolato d’Italia a Gerusalemme e le leggi antiebraiche (1938-1940), in “Storia & 
Diplomazia. Rassegna dell’Archivio Storico del Ministero degli Affari Esteri e della Cooperazione 
Internazionale”, anno V, 2017, p. 17. 
30 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 53, f. 411, lettera n. 2639/491 del 3 settembre 1931. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

42 

di far inserire alcuni insegnamenti di lingua e letteratura italiana nella cattedra di 
lingue romanze moderne tenuta dal Professor Heinz Pflum e di istituire un corso 
preparatorio tenuto da Chaim Wardi, accordando inoltre un contributo di 400 
lire31.  
Già nel dicembre del 1933 De Angelis espresse la propria soddisfazione insistendo 
anche sull’effetto che tale iniziativa stava avendo sui centri scolastici di Tel Aviv e 
Haifa32, ma l’anno successivo il Ministero erogò solo 200 lire per sostenere 
l’insegnamento d’italiano presso l’Università33.  
Un’evoluzione significativa si verificò nel 1936 con l’insediamento del console 
Quinto Mazzolini, che si preoccupò di far elevare a lettorato l’insegnamento della 
lingua italiana presso l’Università, decidendo perciò di negare il sussidio fino a che 
ciò non si fosse verificato34.  
Nel dicembre del 1937 veniva quindi istituita e affidata a Wardi la cattedra di 
Teachers of languages35, poi divenuta di History of italian culture and civilization, 
così come richiesto da Mazzolini, che reintegrò il contributo36.  
A seguito dell’emanazione delle leggi razziali, l’Università rifiutò il contributo del 
Consolato italiano, in segno di protesta37.  
 
 
Conclusioni 
 
Renzo De Felice ha definito il periodo tra il 1936 e il 1938 come “La rottura”, 
sostenendo in quegli anni un progressivo ma costante abbandono della carta 
sionista da parte del fascismo38.  

 
31 Ivi, lettera n. 1648/332 del 28 luglio 1933. 
32 Ivi, lettera n. 2764 del 12 dicembre 1933. 
33 Ivi, lettera n. 2831/629 del 26 dicembre 1934. 
34 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 55, f. 441, lettera 3070/872 dell’8 luglio 1937. 
35 ASDMAE, Consolato d’Italia, b. 55, f. 443, lettera di H. Bergmann del 2 dicembre 1937. 
36 Ivi, lettera n. 6241/1630 del 16 dicembre 1937. 
37 Ivi, lettera n. 5334/1285; Berger, Il Consolato d’Italia a Gerusalemme e le leggi antiebraiche (1938-
1940), p. 18. 
38 Renzo De Felice, Il fascismo e l’Oriente. Arabi, ebrei e indiani nella politica di Mussolini, Luni 
Editrice, 2018, pp. 177-182. 



 Clelia Di Piro 
 

 
 

43 

Se si osservano le azioni condotte nel medesimo periodo dal console d’Italia a 
Gerusalemme, Quinto Mazzolini, si può constatare l’esistenza in Palestina di una 
serie di relazioni mantenute dal Consolato con il mondo ebraico locale.  
Sara Berger osserva inoltre che Mazzolini cercò di mitigare l’effetto delle leggi 
razziali in Palestina39. Sebbene Mazzolini tentò di “tranquillizzare le anime”40, ciò 
che traspare dalle attività condotte dal console in concomitanza delle leggi 
antiebraiche è soprattutto la preoccupazione di proteggere gli interessi italiani nella 
regione. Il console, conoscendo la realtà locale, non si allineò del tutto, perciò, alla 
linea indicata da Roma, cercando di limitare le ricadute negative delle leggi razziali 
presso la comunità ebraica, con lo scopo di non disperdere i risultati ottenuti 
dall’Italia in Palestina. 
 
 
___________________ 
 
Clelia Di Piro Dottoranda, Scuola Normale Superiore di Pisa, progetto di dottorato: 
L’attività del Consolato italiano a Gerusalemme e la politica consolare in Palestina durante 
il regime fascista. 
Temi di ricerca: consolato d’Italia a Gerusalemme, cultural diplomacy, immigrazione 
ebraica, fascismo, sionismo. 
 
 
Keywords: Palestina, Diplomazia culturale, Fascismo, Sionismo, Immigrazione ebraica.

 
39 Berger, Il Consolato d’Italia a Gerusalemme e le leggi antiebraiche (1938-1940), p. 23. 
40 Ibid. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

44 

 Le banche italiane di fronte ai provvedimenti antiebraici (1938-1950).  
 I casi della Banca Commerciale Italiana, del Credito Italiano  

 e del Banco di Roma 

di Saverio Colacicco 

 
 
Introduzione 
 
Il tema della persecuzione antiebraica italiana in ambito economico ha 
rappresentato, per evidenti motivazioni di carattere storico e sociale, un soggetto 
storiografico di forte interesse, che ha prodotto numerosi contributi e, 
contestualmente, anche acceso un vivace dibattito pubblico1, permettendo una 
riflessione, sebbene parziale, sulla “straordinaria dimensione dell’offesa inflitta agli 
ebrei dal fascismo”2. La discussione, però, si è quasi esclusivamente concentrata 
sulla spoliazione dei beni privati, industriali e commerciali, approfondendo 
modalità, atteggiamenti e scelte di attori istituzionali e privati, senza indagare il 
complesso tema del rapporto tra sistema bancario italiano e persecuzione 
antiebraica. Questo è stato analizzato esclusivamente in relazione all’operato di 
alcuni istituti di credito, che furono impegnati nell’attività di esproprio, di 
gestione e di vendita dei beni sottratti. Risulta attualmente mancante, infatti, uno 
studio d’ampio respiro che abbia indagato il profondo rapporto tra sistema 
bancario e la legislazione antiebraica, considerando l’operato di singole banche, 
degli organi direttivi, delle politiche su scala nazionale e locale nei confronti di 
dipendenti, azionisti e correntisti e del rapporto tra autorità centrali ed istituti di 
credito. La presente ricerca intende dunque fornire un contributo in un panorama 
storiografico ancora poco interessato a questa tematica, senza naturalmente 
pretendere di esaurire l’argomento. Nello specifico, si vogliono studiare le 
conseguenze dell’emanazione e dell’applicazione della legislazione antiebraica 

 
1 Ci si riferisce al dibattito stimolato dalla costituzione della Commissione per la ricostruzione delle 
vicende che hanno caratterizzato in Italia le attività di acquisizione dei beni dei cittadini ebrei da 
parte di organismi pubblici e privati — anche Commissione Anselmi — oltre che alle conclusioni 
che hanno aperto una stagione di riflessioni pubbliche relativamente ad un tema “dimenticato”. 
2 Ester Capuzzo, Gli ebrei nella società italiana. Comunità e istituzioni tra Ottocento e Novecento, 
Carrocci, 1999, p. 199. 



Saverio Colacicco  
 

 
 

45 

fascista sull’operato delle banche italiane, in Italia e all’estero, nel periodo 1938-
1950, assumendo come caso di studio quello delle banche di interesse nazionale 
(conosciute anche come Bin): Banca Commerciale Italiana, Credito Italiano e 
Banco di Roma.  
 
 
Gli obiettivi della ricerca 
 
Questi istituti hanno costituito ininterrottamente per quasi un quarantennio 
l’ossatura principale del sistema bancario italiano, dalla fine dell’Ottocento 
all’entrata in vigore della Legge bancaria del 1936, e furono conosciuti anche con il 
nome di banche commerciali (ma anche come banche miste o universali) per la 
loro particolare attività svolta, ricoprendo un ruolo preminente nel nesso tra storia 
economico-finanziaria italiana e vicende ebraiche nella prima metà del Novecento 
italiano. La ricerca, tuttavia, non mira a configurarsi come uno studio di storia 
dell’economia né come un’analisi della presenza ebraica nel settore bancario; si 
concentra invece sulla ricostruzione degli atteggiamenti e delle pratiche adottate 
dalle dipendenze degli istituti, interpretandole alla luce della volontà fascista di 
“arianizzazione” economica e professionale del settore. Questo permette di 
proporre un angolo di osservazione utile a misurare l’impatto che la legislazione 
antiebraica ha avuto sulla comunità nazionale italiana. L’obiettivo è di far 
emergere il quadro complesso, dinamico e multiforme della risposta delle banche 
di interesse nazionale a tale legislazione tentando di delineare traiettorie comuni, 
ma anche di indagare e integrare casi particolari. Il punto di osservazione principale 
della ricerca è dunque quello della banca come microcosmo, dove osservare, da un 
lato, l’attività istituzionale e, dall’altro, quella degli uomini che la compongono, 
rappresentando modi di agire e tratteggiando una cultura amministrativa e, se 
possibile, una visione del mondo. Questa visuale permette di studiare in quale 
modo istituzioni formalmente statali, ma concretamente guidate come imprese 
private, abbiano partecipato alle persecuzioni, se siano state complici obbedienti 
agli ordini o riluttanti ed incomplete nell’eseguire le direttive. 
Il lavoro si è strutturato intorno a due principali obiettivi di ricerca. Da un lato, 
intende indagare differenti angoli di osservazione per restituire un quadro generale 
dell’applicazione dei provvedimenti antiebraici in materia economica, con 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

46 

riferimento all’ambito bancario. Innanzitutto, lo scopo è ricostruire l’attività e le 
reazioni delle Bin in relazione alle scelte politiche e legislative operate dal fascismo 
e da altri attori governativi, come la Banca d’Italia: discussioni interne, contatti fra 
gli istituti, con il Governo, e con altri enti governativi. L’analisi è poi interessata a 
rintracciare eventuali forme di pressione, dissuasione e ostruzione, più o meno 
manifeste, messe in atto dalle Bin per rallentare o, addirittura, impedire 
l’applicazione dei provvedimenti. Inoltre, è necessario approfondire l’operato delle 
singole banche nelle loro specificità e somiglianze, indagando l’attività degli uffici 
centrali, delle filiali territoriali e delle dirigenze nell’ottica di individuare eventuali 
meccanismi di messa in sicurezza della banca — anche nelle loro filiazioni estere — 
del loro patrimonio umano ed economico. Risulta opportuno, infine, indagare 
eventuali attività volte a costruire canali di cooperazione e trasmissione di 
informazioni nell’Italia divisa e occupata, oltre che le operazioni in Europa e 
oltreoceano per la salvaguardia di dipendenti e degli affari. 
Dall’altro, intende occuparsi della ricostruzione e della trattazione del ritorno alla 
vita “ordinaria” delle Bin, con un limite cronologico più ampio rispetto alla 
canonica partizione 1938-1945. Infatti, si considera di estrema rilevanza non 
interrompere l’interesse di ricerca al consueto termine dell’attività militari 
coincidenti con la Liberazione ma, al contrario, affrontare il tema dei licenziamenti 
e delle spoliazioni congiuntamente a quello delle riammissioni del personale e delle 
restituzioni dei beni per una lettura più chiara e problematizzante, considerando 
quindi tali eventi in una prospettiva di più lungo periodo. La ricerca è stata quindi 
estesa fino all’inizio degli anni ’50, in corrispondenza della promulgazione del D.l. 
11 aprile 1950, n. 2203.  
È quindi di particolare interesse approfondire e valutare i principali orientamenti 
assunti dalle Bin nella gestione di una fase tanto delicata, sia per garantire il 
reinserimento dei dipendenti, sia per gestire la restituzione di quanto era stato 
bloccato o sottratto ai loro clienti. Questo consente di comprendere il rapporto tra 
i comportamenti e le scelte adottate dagli istituti e la normativa promulgata, di 
osservare come siano stati gestiti gli equilibri interni alle loro strutture di governo 
e di analizzare le relazioni con le rappresentanze ebraiche.  

 
3 Cfr. D.l. 11 aprile 1950, n. 220 Estensione delle norme dei regi decreti-legge 6 gennaio 1944, n. 9 e 
20 gennaio 1944, n. 25, relativamente ai dipendenti delle banche di interesse nazionale riammessi in 
servizio. 



Saverio Colacicco  
 

 
 

47 

Questi risultano essere temi di assoluta rilevanza storiografica e civile soprattutto 
nell’ambito italiano dove, solo con l’inizio degli anni 2000, si è aperta una stagione 
di riflessione storiografica4 relativamente ai risarcimenti materiali e morali ai 
singoli, all’Unione delle Comunità Israelitiche Italiane e relativamente al tema 
delle cosiddette Holocaust Litigations5.  
 
 
La struttura della ricerca 
 
Per raggiungere questi obiettivi si è pensato di dividere il lavoro in quattro capitoli. 
Nella divisione dei capitoli si è scelto di mantenere una partizione di tipo 
cronologico al fine di condurre l’analisi seguendo la scansione temporale propria 
dell’emanazione dei provvedimenti antiebraici.  
Il primo capitolo offre un’introduzione storiografica sul concetto di banca 
commerciale e sulle caratteristiche assunte da questi istituti nel panorama italiano. 
Viene quindi presentata la situazione generale delle Bin alla vigilia dell’emanazione 
dei provvedimenti antiebraici. Seguono un’analisi della legislazione antiebraica 
fascista, in particolare quella economica e bancaria, e un approfondimento sul 
ruolo della Banca d’Italia come intermediario tra regime e istituti, di credito con 
attenzione alla figura del Governatore Vincenzo Azzolini e ai rapporti con le 
dirigenze delle Bin. 

 
4 Giovanna D’Amico, Quando l'eccezione diventa norma: la reintegrazione degli ebrei nell'Italia 
postfascista, Bollati Boringhieri, 2006; Ilaria Pavan, La spoliazione dei beni ebraici in Italia. 
Occasioni mancate e reticenze (1997-2017), in “Italia contemporanea”, vol. 284, 2017, pp. 121-133; 
Guri Schwarz e Ilaria Pavan, Gli ebrei in Italia tra persecuzione fascista e reintegrazione postbellica, 
Giuntina, 2001, pp. 85-191; Guri Schwarz, Ritrovare sé stessi. Gli ebrei nell’Italia postfascista, 
Laterza, 2004; Dario Tedeschi, La spoliazione dei beni ebraici in Italia: il lavoro di due commissioni 
nel dopoguerra, in “La Rassegna Mensile di Israel”, vol. 75, n. 1-2, 2009, pp. 27-36; Mario Toscano, 
L'abrogazione delle leggi razziali in Italia (1943-1987). Reintegrazione dei diritti dei cittadini e 
ritorno ai valori del Risorgimento, Servizio Studi del Senato della Repubblica, 1988. Si guardi anche 
il dibattito tra giustizia e storia in Giorgio Resta e Vincenzo Zeno-Zencovich (a cura di), Riparare 
Risarcire Ricordare. Un dialogo tra storici e giuristi, Editoriale Scientifica, 2012. 
5 Di seguito due tra i testi di riferimento sul tema: Micheal Bazlyer e Roger Alford, Holocaust 
Restitution: Perspectives on the Litigation and Its Legacy, New York University Press, 2007; Stuart 
E. Einzenstat, Imperfect Justice: Looted Assets, Slave Labor, and the Unfinished Business of World 
War II, Public Affairs, 2003. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

48 

Il secondo affronta il tema dell’allontanamento dei dipendenti considerati ebrei, 
analizzando decisioni dirigenziali, con particolare attenzione all’operato degli 
amministratori delegati. L’indagine si estende successivamente alle attività estere 
dei tre istituti, in particolare sull’operato Banco Italo-Egiziano e Banco Ungaro-
Italiano, per osservare l’applicazione della normativa razzista fuori dai confini 
nazionali. 
Il terzo capitolo analizza la normativa antiebraica emanata dalla Repubblica 
Sociale Italiana e le sue conseguenze sul settore bancario, affrontando l’analisi della 
situazione nelle filiali della Comit dopo l’ordine di polizia del 30 novembre 1943. È 
così esaminata l’attività locale, i rapporti con le autorità e con la clientela, 
valutando il grado di adesione alle direttive centrali. Risulta fondamentale non 
solo comprendere tali dinamiche attraverso un paradigma centro-periferia, ma 
anche comprendere processi orizzontali di confronto e influenza tra le diverse 
realtà locali. Il capitolo si conclude con uno studio comparato tra le filiali adriatiche 
della Comit e del Credito tra il 1943 e il 1945, per individuare strategie comuni, 
contatti tra direttori e rapporti con le autorità naziste. 
Infine, il quarto capitolo si concentra sul tema delle restituzioni e del reinserimento 
dei dipendenti considerati ebrei. Dopo una panoramica sulla normativa 
abrogativa e riparativa fino al 1950, si analizzano le scelte adottate dalle Bin per 
valutare il loro atteggiamento rispetto a singoli casi. Si dedica attenzione all’attività 
dell’Ufficio Legale della Comit, diretto da Sergio Solmi, che tra il 1945 e il 1950 si 
occupò del reintegro del personale e della gestione dei contenziosi legali. 
 
 
___________________ 
 
Saverio Colacicco Dottorando, Università degli Studi di Milano, progetto di dottorato: 
Le banche italiane di fronte ai provvedimenti antiebraici (1938-1950). I casi della Banca 
Commerciale Italiana, del Credito Italiano e del Banco di Roma. 
Temi di ricerca: conseguenze dell’applicazione della legislazione antiebraica italiana in 
ambito economico nel periodo 1938-1945, analisi delle forme e delle modalità di confisca 
dei beni privati, industriali e commerciali, ebraici e nemici, nelle province di Milano e 
Varese. 
 
 
Keywords: Banche, Shoah, Antisemitismo, Confische, Licenziamenti.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

49 

 L’antisemitismo fascista come fenomeno transnazionale  
 tra moderazione e radicalizzazione 

di Luca Fiorito 

 
 
Il razzismo fascista: Fenomeno particolare o tendenza comune?  
 
A quasi novant’anni dalla sua introduzione, il razzismo di Stato dell’Italia fascista 
continua a rappresentare un nodo storiografico tanto cruciale quanto complesso. 
Questa breve riflessione intende illustrare i vantaggi di un approccio 
transnazionale di ricerca. Tale prospettiva, infatti, non solo permette di spiegare 
meglio alcune delle decisioni del regime, ma aiuta anche a comprendere il razzismo 
fascista come un elemento di un più vasto scambio ideologico europeo che vede 
l’Italia fascista agire da soggetto attivo nella definizione di un nuovo ordine razziale 
e antiliberale continentale.  
Già nei primi tentativi esplicativi relativi all’emanazione delle leggi razziali italiane 
le relazioni internazionali del regime rivestono un ruolo centrale. La rapidità con 
cui le leggi vengono implementate, la loro concomitanza con il progressivo 
avvicinamento italo-tedesco nell’ambito dell’Asse Roma-Berlino e l’apparente 
somiglianza dei Provvedimenti per la difesa della Razza italiana con le leggi di 
Norimberga fanno sì che molti si individuino nella Germania nazista l’unica 
responsabile del razzismo fascista. Allo stesso momento, tale ipotesi assume un 
notevole potenziale apologetico nei confronti degli italiani, si allinea alla 
narrazione dell’Italia come Paese antifascista, “vittima” dell’Asse Roma-Berlino, e 
contribuisce alla formazione del “mito del bravo italiano”1. L’ipotesi 
dell’imposizione tedesca viene confutata soltanto nel 1960 con la pubblicazione di 
Storia degli ebrei italiani sotto il fascismo, di Renzo De Felice. Sebbene egli 
dimostri l’autonomia italiana dell’elaborazione del Manifesto della Razza, delle 
successive proclamazioni del regime e infine dell’introduzione dei Provvedimenti 
nel novembre 1938, continua a interpretare il razzismo italiano come 
un’emulazione della sua controparte tedesca, introdotto da Mussolini per 

 
1 Guri Schwarz, On Myth and Nation building: the Genesis of the “Myth of the Good Italian” 
1943-1947, in “Yad Vashem Studies”, vol. 36, n. 1, 2008, pp. 111-143. 
 



Luca Fiorito 
 

 
 

50 

migliorare il rapporto con l’alleata Germania. La popolazione italiana — incluse 
larghe parti del Partito fascista — sarebbe rimasta estranea e ostile alle decisioni 
razziste, in particolare all’antisemitismo. Di conseguenza — sostiene lo storico — 
le politiche razziali in Italia fino al 1943 non sarebbero state applicate seriamente e, 
durante la guerra, la popolazione e l’esercito si sarebbero adoperati nella 
protezione dei perseguitati razziali2. 
Tale sguardo apologetico sul passato nazionale, soltanto a partire dal 1988 viene 
messo sistematicamente in discussione, quando in occasione del cinquantesimo 
anniversario dell’emanazione dei Provvedimenti viene organizzato un congresso 
storico-commemorativo nella Camera dei Deputati3. L’iniziativa avvia una 
feconda stagione storiografica nel corso della quale numerosi studiosi si dedicano 
in maniera approfondita alla natura, all’origine e all’applicazione delle leggi 
razziali, dimostrando le continuità dell’impegno antisemita del regime 
nell’eliminazione della “parità degli ebrei” e le sue responsabilità nella successiva 
“persecuzione delle vite”4.  
Gli studi mettono in luce come il razzismo fascista non rappresenti una mera 
imitazione di quello tedesco, ma il risultato di processi interni le cui radici 
affondano in diverse discipline scientifiche e nella cultura nazionale5. Anche in 

 
2 Renzo De Felice, Storia degli ebrei sotto il fascismo, Einaudi, 1993; con alcune differenze sulle 
motivazioni mussoliniane la stessa valutazione è condivisa anche da Meir Michaelis, Mussolini e la 
questione ebraica. Le relazioni italo-tedesche e la politica razziale in Italia, Comunità, 1982. 
L’interpretazione di De Felice è condivisa anche dalla storiografia internazionale. Cfr. Saul 
Friedländer, La Germania nazista e gli ebrei. Volume I, Garzanti,1988, pp. 249-250; inoltre 
Jonathan Steinberg, All or Nothing. The Axis and the Holocaust 1941-1943, Routledge, 1990. 
3 La legislazione antiebraica in Italia e in Europa. Atti del Convegno nel cinquantenario delle leggi 
razziali (Roma 17-18 ottobre 1988), Camera dei deputati, 1989; inoltre Centro Furio Jesi (a cura di), 
La Menzogna della Razza. Documenti e immagini del razzismo e dell’antisemitismo fascista, Grafis, 
1994; per il “mito” cfr. David Bidussa, Il mito del bravo italiano, Saggiatore, 1994; Filippo Focardi, 
Il cattivo tedesco e il bravo italiano. La rimozione delle colpe della Seconda guerra mondiale, 
Laterza, 2013. 
4 Michele Sarfatti, Gli ebrei nell’Italia fascista. Vicende, Identità, persecuzione, Einaudi, 2000; Enzo 
Collotti, Il fascismo e gli ebrei. Le leggi razziali in Italia, Laterza, 2008. Inoltre, Alberto Burgio (a 
cura di), Nel nome della razza, il Mulino, 1999.  
5 Per le radici in ambito scientifico cfr. Roberto Maiocchi, Scienza italiana e razzismo fascista, La 
nuova Italia, 1999; id. Scienza e Fascismo, Carocci, 2004; Francesco Cassata, Building the New Man. 
Eugenics, Racial Science and Genetics in Twentieth-Century Italy, CEP, 2011; id. Racism and 
Antisemitism in Fascist Italy. The Politics, Ideology and Imagery of La Difesa della Razza, 
Routledge, 2025. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

51 

ambito giuridico, la formulazione delle leggi risponde a tradizioni nazionali e si 
sviluppa autonomamente, risentendo delle esperienze coloniali dell’Italia e 
rendendo atto degli obiettivi della campagna antisemita domestica6. Il razzismo 
fascista in quest’ottica diventa un fenomeno con specifiche caratteristiche 
nazionali, esito di un processo endogeno e autoctono e dotato di proprie radici 
ideologiche profonde. 
Il ridimensionamento dell’influenza tedesca è in linea con studi più recenti che 
riesaminano la storia dell’Asse, facendo emergere la profondità e reciprocità 
dell’intesa culturale e ideologica dell’alleanza7. Tali ricerche si integrano in un 
quadro più ampio, che rivela i rapporti transnazionali tra numerosi regimi di 
estrema destra, dimostrando il trasferimento di contenuti ideologici e di pratiche 
politiche nell’Europa interbellica8. Anche l’ideologia razziale e, in particolare, 
l’antisemitismo assumono i contorni di un fenomeno che accomuna — con 
specifiche espressioni locali — diversi movimenti politici europei. Le leggi razziali 
fasciste diventano così parte di un fenomeno di portata continentale, obbligando 
la storiografia a sottoporre a revisione la nozione della particolarità del razzismo 
italiano9. 
 
 
L’Italia tra moderazione apparente e radicalizzazione effettiva 
 
Un contributo prezioso per superare la divergenza tra questi approcci 
interpretativi viene proposto da Patrick Bernhard, il quale esamina l’impatto delle 
pratiche culturali e politiche fasciste sulla Germania nazista, concludendo che 

 
6 Sull’impianto legale cfr. Valerio Di Porto, Le leggi della Vergogna. Norme contro gli ebrei in Italia 
e in Germania, Le Monnier, 1999; Michele Sarfatti, Mussolini contro gli ebrei. Cronaca 
dell’elaborazione delle leggi del 1938, Zamorani, 1994. 
7 Nils Fehlhaber, Netzwerke der „Achse Berlin-Rom“. Die Zusammenarbeit faschistischer und 
nationalsozialistischer Führungseliten 1933-1943, VR-Verlag, 2019; Christian Goeschel, Italia docet? 
The Relationship between Italian Fascism and Nazism Revisited, in “European History 
Quarterly", vol. 42, n. 2, 2012, pp. 481-492. 
8 Marco Bresciani (a cura di), Le destre europee. Conservatori e radicali tra le due guerre, Carocci, 
2021. 
9 Anna Capelli e Renata Broggini (a cura di), Antisemitismo in Europa negli anni Trenta. 
Legislazioni a confronto, Franco Angeli, 2001; Michele Sarfatti, La législation antijuive dans le 
contexte européen, in “Revue d’Histoire de la Shoah”, vol. 204, n. 1, 2016, pp. 137-154. 



Luca Fiorito 
 

 
 

52 

molte delle particolarità dei rispettivi razzismi nazionali rappresentano 
“costruzioni culturali”, consapevolmente impostate per distinguersi all’interno di 
una collaborazione bilaterale10. In questo modo le principali proclamazioni del 
razzismo fascista — il Manifesto della Razza, l’Informazione Diplomatica 18 e la 
Dichiarazione sulla Razza — non sono più soltanto passaggi dell’elaborazione delle 
leggi razziali introdotte nel novembre 1938, ma diventano strumenti 
autorappresentativi, adoperati consapevolmente per posizionare il progetto 
razzista italiano all’interno del contesto internazionale.  
Sebbene, infatti, le assicurazioni secondo cui il fascismo non avrebbe “alcun 
speciale piano persecutorio contro gli ebrei”11 non si traducono in politiche più 
“moderate” — le misure antisemite italiane sono inizialmente più severe di quelle 
tedesche — sul piano della comunicazione internazionale si rivelano assai efficaci: 
non solo gran parte della stampa anglofona riprende le autorappresentazioni 
italiane, anche negli ambienti politici delle democrazie liberali si afferma la 
concezione che il razzismo italiano sia più moderato della sua controparte tedesca12. 
Questo successo non è casuale: da un confronto con le carte del Ministero degli 
Esteri emerge l’attenta osservazione degli sviluppi della “questione ebraica” in 
Europa già a partire dalla fine del 1937, che costituisce la base per molte delle 
proposte avanzate tra luglio e novembre 193813. Riprendendo proposte politiche e 
propagandistiche circolanti in altri paesi europei, il fascismo si assicura della 
positiva ricezione delle sue politiche all’estero, facendone uno strumento di 
posizionamento politico tra i suoi alleati e affini. 
Non solo, però, il regime si ispira a quanto elaborato da altri movimenti di estrema 
destra; a sua volta osserva attentamente le reazioni internazionali alle proprie 
proclamazioni e modifica il suo linguaggio a seconda dei risultati che vuole 

 
10 Patrick Bernhard, Blueprints of Totalitarianism, in “Fascism”, vol. 6, 2017, p. 132. 
11 Informazione Diplomatica n. 18, in Sarfatti, Mussolini, pp. 41-42. 
12 L’ambasciatore britannico a Roma attesta alle misure razziali italiane una “relativa  indulgenza” 
che avrebbe suscitato “considerevole sollievo” nella comunità ebraica locale. TNA, FO 371/22443, 
R 5257/6343/22, Perth to Halifax, 12 ottobre 1938. 
13 Già a maggio il Ministero degli Esteri segnala che sia la proposta di una partecipazione 
proporzionale degli ebrei alla vita nazionale, sia l’espulsione degli ebrei stranieri immigrati in 
seguito al 1919, vengono discussi dal parlamento ungherese. ASMAE, AP 1931-45, Ungheria, b. 21, 
f. 2, Telespresso 2725/876, Budapest, 10 maggio 1938. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

53 

ottenere14. Le apparenti “moderazioni” delle politiche razziali diventano così una 
risorsa funzionale alla proiezione internazionale del fascismo e non attenuano in 
alcun modo la sorte dei perseguitati razziali in Italia. Al contrario, i diplomatici 
italiani osservano il potenziale radicalizzante che le proprie politiche esercitano a 
livello continentale. Le misure dei primi di settembre — tra cui l’espulsione forzata 
di tutti gli ebrei stranieri, inclusi coloro che hanno acquisito la cittadinanza italiana 
in seguito al 1919 — costituiscono misure senza precedenti. L’impatto dirompente 
dei decreti di espulsione che avviano una reazione a catena, in seguito a cui un 
crescente numero di Stati europei rafforza le politiche antimigratorie e 
antiebraiche, dimostra ai diplomatici italiani che la politica razziale nazionale può 
esercitare un impatto destabilizzante a livello internazionale. Nella spirale di 
continua radicalizzazione delle politiche antiebraiche in Europa, l’Italia fa della 
propria politica razziale uno strumento della politica estera: così, non solo non 
svolge un ruolo moderatore, ma al contrario agisce consapevolmente per 
destabilizzare il contesto giuridico-politico emerso dal primo dopoguerra. 
Alla luce di quanto accennato sin qui emerge che l’analisi della politica razziale 
italiana non può prescindere da un approccio di ricerca transnazionale. Tanto le 
ripercussioni dell’autorappresentazione “moderata” del regime nei paesi 
democratici quanto le interazioni con altri regimi di estrema destra rappresentano 
oggetti di studio importanti per meglio comprendere gli obiettivi e la natura del 
razzismo fascista. Allargando lo sguardo storiografico oltre i confini nazionali 
diventa così possibile riconoscere nelle politiche razziali italiane parte di un 
processo di portata continentale. 
 
___________________ 
 
Luca Fiorito Dottorando, Università di Genova, progetto di dottorato: L’Impatto 
internazionale della pubblicazione del Manifesto della Razza, 1938-1940. 
Temi di ricerca: storia del razzismo, storia del fascismo, storia del nazionalsocialismo, 
Holocaust Studies, Memory Studies. 
 
Keywords: Razzismo italiano, Fascismo, Antisemitismo internazionale, 
Transnazionalismo.

 
14 Ne è emblematico la sostituzione del termine “ariano”, internazionalmente molto criticato, con 
il sinonimo “indo-europeo” in un comunicato stampa del 25 luglio 1938. Sarfatti, Mussolini, p. 37. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

54 

 Una via pugliese per Sion.  
 Profughi ebrei e reti clandestine tra guerra e dopoguerra (1943-1948) 

di Vincenzo Prodon 

 
 
Introduzione 
 
La storia della presenza ebraica e dell’Aliyah Bet ( ב היילע  immigrazione B”) in“ ,׳
Puglia è stata a lungo percepita come un episodio marginale della storia ebraica del 
secondo dopoguerra. Negli ultimi anni alcune ricerche hanno iniziato a restituirle 
spessore storico, superando l’attenzione esclusiva alla memoria pubblica e alle 
pratiche commemorative1. Il rischio di una rappresentazione semplificata e 
periferica resta però presente, soprattutto laddove l’esperienza storica pugliese 
viene evocata solo attraverso mostre, murales o narrazioni turistiche. 
Questo contributo si colloca in tale tensione, fra riscoperta culturale e integrazione 
storiografica. Più che una “lacuna”, si tratta oggi della necessità di ampliare la base 
documentaria attraverso l’esplorazione degli archivi locali — comunali, prefettizi, 
parrocchiali, giudiziari — e il loro confronto con le fonti internazionali, così da 
collocare pienamente il caso pugliese nel quadro comparativo europeo delle 
migrazioni postbelliche. 
L’obiettivo è dunque doppio: riconoscere i progressi compiuti, ma al tempo stesso 
delineare un’agenda critica per il futuro, capace di collegare la Puglia ai nodi 
transnazionali dell’ebraismo europeo fra dopoguerra e nascita dello Stato di 
Israele. 
 
 
Un caso marginale o connettivo? 
 
Nella storiografia dedicata ai rifugiati ebrei e alle migrazioni forzate del 
dopoguerra, la vicenda pugliese compare quasi sempre in forma laterale. Gran 

 
1 Achinoam Aldouby, Michal Peles-Almagor e Chiara Renzo, Theater in Jewish DPs Camps in 
Italy: A Stage for Political and Ideological Debate on Aliyah, Zionism and Jewish Identity, in 
“Quest. Issues in Contemporary Jewish History”, vol. 21, n. 1, 2022, pp. 103-154. 



Vincenzo Prodon 
 

 
 

55 

parte degli studi classici hanno privilegiato i grandi centri di transito — la Liguria, 
Milano, Roma, il nordest — perché in essi si concentravano i nodi politico-
organizzativi del movimento sionista e le relazioni con le autorità alleate2. La 
Puglia, invece, appare spesso come canale secondario: una periferia logistica, utile 
a far defluire piccole quantità di profughi, ma subito superata da snodi più 
centrali3. 
Questa lettura, pur veritiera sulla portata numerica del fenomeno, ha tuttavia 
prodotto un duplice effetto: da un lato ha reso meno visibile la specificità pugliese, 
dall’altro ha rafforzato l’idea di un territorio “passivo”, mera cornice di eventi 
decisi altrove. Non a caso, nella memoria pubblica, il transito ebraico dalla Puglia 
è spesso ridotto a immagine evocativa — i murales di Zvi Miller4, le recenti mostre, 
il turismo della memoria — che rafforza l’idea di un episodio pittoresco e isolato. 
In realtà, tra il 1943 e il 1948, il tessuto pugliese — dalle aree urbane di Bari e del suo 
hinterland ai piccoli centri del Salento — divenne un laboratorio connettivo dove 
si intrecciarono strutture di assistenza ebraica, iniziative culturali nei campi sotto 
l’egida internazionale e, soprattutto, il reclutamento logistico per l’emigrazione 
clandestina. 
La questione non è solo di scala geografica, ma di prospettiva interpretativa. 
Considerare la Puglia come periferia significa assumere implicitamente una 
gerarchia di luoghi in cui il “centro” produce decisioni e la “provincia” le esegue. 
Ma se si analizzano la distribuzione dei campi, i flussi di persone e le risorse in 
gioco, la regione appare piuttosto come un nodo transnazionale: il punto di 
contatto tra i sopravvissuti provenienti dall’Europa orientale, le reti sioniste 
dell’Yishuv e le organizzazioni internazionali. Uno sguardo più attento ai fondi 
prefettizi e alle relazioni United Nations Relief and Rehabilitation Administration 
(UNRRA) suggerisce invece un sistema articolato di campi e presenze ebraiche nel 
territorio, che testimonia la continuità del fenomeno ben oltre i principali snodi 
noti. 

 
2 Klaus Voigt, Il rifugio precario. Gli esuli in Italia dal 1933 al 1945, vol. II, La Nuova Italia, 1996, 
pp. 397-556; Mario Toscano, La porta di Sion, l’Italia e l’immigrazione clandestina ebraica in 
Palestina (1945-1946), il Mulino, 1990. 
3 Un quadro dell’organizzazione delle operazioni clandestine in Ada Sereni, I clandestini del mare. 
L’emigrazione ebraica in terra d’Israele dal 1945 al 1948, Mursia, 1973.  
4 Mario Mennonna, Ebrei a Nardò. Campo profughi n. 34 Santa Maria al Bagno (1944-1947), 
Congedo Editore, 2008, pp. 13-56.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

56 

Un ulteriore elemento è rappresentato dalla presenza delle forze alleate a partire 
dal settembre 1943, che trasformarono la costa adriatica in un’area strategica per le 
operazioni nel Mediterraneo e per il controllo dei traffici verso la sponda balcanica. 
L’infrastruttura portuale e la mobilità militare crearono le condizioni materiali 
perché la Puglia potesse fungere da hub per i flussi migratori ebraici. Fu un terreno 
in cui logistica militare e reti clandestine si incrociarono, talvolta in conflitto, 
talvolta in silenziosa tolleranza. 
Rimettere al centro la Puglia significa allora modificare l’immagine complessiva del 
transito ebraico in Italia nel secondo dopoguerra, da non intendere come una 
sequenza di episodi frammentari, ma un processo sistematico in cui anche il 
Mezzogiorno — e non soltanto il Centro-Nord — contribuì a tessere la rete della 
mobilità ebraica verso la Palestina mandataria. Non si tratta quindi di “rivalutare” 
per orgoglio localistico un territorio, ma di restituire le connessioni senza le quali 
la storia italiana dell’Aliyah Bet resta monca e sbilanciata. 
 
 
Bari e il Salento: due modelli  
 
In questo quadro, Bari e il Salento rappresentano due modelli complementari di 
insediamento e organizzazione. La prima costituì il centro operativo e politico 
delle reti ebraiche nel Mezzogiorno liberato; il secondo divenne un laboratorio 
comunitario, in cui la dimensione assistenziale e quella culturale si intrecciarono 
in una forma inedita di ricostruzione identitaria. Queste considerazioni si basano 
su una prima ricognizione delle fonti archivistiche disponibili — ancora in corso 
— utile a delineare la distribuzione e le funzioni delle località con forme di 
attivismo ebraico tra il 1943 e il 1948.  
Bari fu, dal 1944, il cuore amministrativo e logistico del sistema di assistenza nel 
Mezzogiorno. Attorno al Transit Camp n. 1 di Torre Tresca — erede del campo di 
prigionia n. 75 e poi sede UNRRA/IRO — si concentrarono la direzione dei flussi, 
i rapporti con l’Allied Military Government e con le agenzie ebraiche 
internazionali (Joint Distribution Committee, Jewish Agency, Organization of 



Vincenzo Prodon 
 

 
 

57 

Jewish Refugees in Italy)5. Nel vicino Transit Camp n. 197 di Palese si sviluppò 
un’intensa attività politica e culturale: stampa ebraica, scuole professionali, sezioni 
giovanili Betar e HeHalutz. Bari operò come piattaforma di coordinamento, non 
soltanto logistica, in cui si incontravano le rappresentanze politiche e militari 
sioniste, ufficiali alleati e intermediari italiani. 
Più a sud, il Salento fu lo spazio della rigenerazione comunitaria. I campi di Santa 
Maria al Bagno, Tricase, Santa Cesarea e Leuca accolsero migliaia di displaced 
persons ebrei sopravvissuti, ospitati sotto l’egida UNRRA e International Refugee 
Organization (IRO)6. Vi si organizzavano scuole, teatri, corsi di ebraico e 
laboratori artigianali, attività che avevano un significato politico e pedagogico, 
funzionali alla preparazione all’emigrazione e alla ricostruzione del sé collettivo. 
L’eredità memoriale, per lo più conservata tra Lecce e Nardò, testimonia la capacità 
di questa comunità di autorappresentarsi come popolo “in cammino”.  
Accanto a questi poli maggiori esisteva un’ulteriore rete di campi per lo più non 
ancora integrati nella riflessione storiografica. Barletta, Trani, Alberobello 
confermano la pluralità del sistema pugliese. Barletta, sede del DP Camp n. 3, fu 
uno dei maggiori centri italiani per il resettlement; a Trani si registrò una forte 
politicizzazione, con la presenza di una fitta rete di militanti sionisti. Questa rete 
diffusa — di cui si ha traccia nell’Archivio Centrale dello Stato, nei fondi degli 
archivi comunali e di stato locali, nonché negli archivi delle Nazioni Unite — rende 
evidente che qui il transito di profughi ebrei non fu una somma di episodi locali, 
ma un insieme coordinato di esperienze in rapporto dinamico con il Mezzogiorno 
e il Mediterraneo.  
La distinzione fra Bari e il Salento va dunque letta in chiave funzionale, non 
geografica. Bari agiva come nodo decisionale e di transito, mentre il Salento 
operava come spazio di rigenerazione morale e culturale. Sono due facce di un 
processo comune, dove la gestione materiale dei flussi incrociò la costruzione 
simbolica dell’appartenenza. 
 
 

 
5 Vito Antonio Leuzzi, La Puglia dell’accoglienza. Profughi, rifugiati e rimpatriati nel Novecento, 
Progedit, 2006. 
6 Fabrizio Lelli, Profughi ebrei nel Salento (1944-1947): nuove testimonianze, in “Eunomia”, n. 2, 
2016, pp. 277-290.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

58 

Tra memoria pubblica e ricerca storica 
 
Negli ultimi decenni, l’immagine pubblica del transito ebraico in Puglia si è 
formata più attraverso la public history che per effetto di una riflessione storica 
strutturale. Il caso salentino ne è l’esempio più eloquente. Tra le tante iniziative 
nel corso degli anni, tra cui il Museo della Memoria e dell’Accoglienza di Santa 
Maria al Bagno, con la valorizzazione dei murales di Zvi Miller, e il documentario 
Shores of Light di Yael Katzir hanno proposto un’immagine suggestiva della 
Puglia come “terra dell’incontro” e luogo di rinascita. Anche la recente mostra 
Dalla terraferma alla terra promessa (Tel Aviv-Roma-Milano-Lecce)7, pur 
integrando per la prima volta l’elemento politico, ha insistito sull’aspetto 
umanitario e simbolico. A questo filone si collega anche la recente iniziativa 
regionale Puglia in viaggio nella memoria. Tra i luoghi dell’Antifascismo, della 
Resistenza e dell’Accoglienza (Regione Puglia — Pugliapromozione, 2021), che 
inserisce i campi ebraici della Puglia in itinerari turistico-culturali sul Novecento, 
con un accento spiccatamente evocativo.  
Si tratta di un filone di public history di grande efficacia comunicativa, ma che, nel 
privilegiare l’aspetto umanitario, tende a rimuovere le dimensioni politico-
ideologiche del fenomeno — l’attivismo sionista, la preparazione all’emigrazione, 
la partecipazione alla costruzione dello Stato d’Israele — sostituendo alla 
complessità storica una narrazione neutra e consolatoria. 
Da qui la necessità di una lettura politica del fenomeno che recuperi la 
componente sionista e militante dell’Aliyah Bet, dal momento che si tratta un 
aspetto essenziale ma spesso “disattivato” nelle narrazioni memoriali 
contemporanee. 
Il problema non è il ruolo della memoria pubblica, ma la sua egemonia sul piano 
conoscitivo. L’abbondanza di rappresentazioni contrasta con la scarsità di 
ricognizioni archivistiche e studi storiografici sistematici: le fonti ci sono, ma 
restano in larga parte da esplorare e confrontare. In questa sproporzione, tra 
visibilità memoriale e lavoro storico, si genera la percezione del caso pugliese come 
episodio laterale o periferico. 

 
7 Rachel Bonfil e Fiammetta Martegani, Dalla Terraferma alla Terra Promessa, Cangemi Editore, 
2018.  



Vincenzo Prodon 
 

 
 

59 

È una questione aperta, che tocca il delicato rapporto tra memoria della Shoah e 
storia ebraica del dopoguerra. Fino a che punto l’abitudine a leggere ogni 
esperienza ebraica attraverso il paradigma dell’Olocausto ha limitato la possibilità 
di una lettura storica autonoma? Il transito di questi profughi e la clandestinità 
dell’Aliyah Bet rischiano così di essere ricordati più come un’appendice della 
tragedia che come un capitolo di storia politica e sociale. Forse il compito della 
storiografia di settore, oggi, è proprio quello di interrogare tale sovrapposizione, 
restituendo alla memoria contesto e profondità. 
In questa prospettiva, il segmento pugliese dell’Aliyah Bet appare tutt’altro che un 
episodio tra i tanti. È, piuttosto, una leva per comprendere come il dopoguerra 
ebraico si intrecci con la costruzione di nuove appartenenze e spazi di transito. 
Riannodare le fonti disperse e interrogare la memoria significa restituire a questa 
vicenda il suo posto nella storia europea del secondo dopoguerra. 
 
 
___________________ 
 
Vincenzo Prodon Dottorando, Università degli Studi di Bari “Aldo Moro”, tesi 
magistrale: L’Aliyah Bet tra storiografia e memoria pubblica. Profughi e migranti ebrei 
dalla Puglia in Terra di Israele, 1943-1948.  
Temi di ricerca: storia dell’ebraismo in età contemporanea, storia del fascismo e 
dell’antifascismo, storia dell’industria, archivistica contemporanea.  
 
 
Keywords: Aliyah Bet, Puglia, displaced persons, Memoria e storiografia, Public History, 
Sionismo.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

60 

 Tra il colonialismo e la Shoah.  
 Gli ebrei di Libia e le riparazioni per le persecuzioni razziali (1943-1967) 

di Giordano Bottecchia 

 
 
Origine del progetto 
 
Durante la mia ricerca di dottorato sulla storia degli ebrei in Libia dopo 
l’indipendenza del 1951 e in Italia in seguito al loro esodo forzato del 1967, mi sono 
imbattuto in un lungo memorandum redatto nel 1989 da Simon Habib, avvocato 
ebreo originario della Libia giunto in Italia alla fine degli anni ‘60. In questo 
documento, il cui scopo principale era riaffermare il diritto degli ebrei di Libia a 
essere riconosciuti come cittadini italiani, l’autore — ripercorrendo la storia della 
comunità — si soffermava anche sul periodo delle persecuzioni razziali, 
affermando: “Sopraffazioni per le quali la collettività ebraica dell’ex territorio 
italiano d’oltremare MAI ha ricevuto una qualsiasi riparazione, anche se 
espressamente prevista dalle leggi del dopoguerra!”1. 
Effettivamente, nella documentazione sulle relazioni tra gli ebrei di Libia e l’Italia 
dopo la Seconda guerra mondiale che avevo avuto modo di consultare durante le 
mie ricerche, non era mai emersa — né sotto forma di dibattiti, né attraverso 
misure specifiche — la questione di eventuali riparazioni per le discriminazioni e 
le violenze subite sotto il regime fascista. Sorge allora spontanea una domanda: 
perché un tale silenzio su questa questione, quando nel corso degli anni erano 
invece state adottate disposizioni riparatorie a favore degli ebrei italiani 
perseguitati? Perché un tale vuoto? 
Dalle parole di Simon Habib emergeva la consapevolezza, 46 anni dopo la fine 
della guerra in Libia (conclusasi nel gennaio 1943 con l’arrivo delle truppe 
britanniche a Tripoli), che quel capitolo di storia non fosse mai stato 
adeguatamente affrontato. Traspariva inoltre un’accusa: gli ebrei di Libia non solo 
avevano subito le persecuzioni fasciste, ma non avevano ricevuto dall’Italia 
repubblicana alcuna forma di riparazione per le stesse. 

 
1 CDEC, memorandum di Simon Habib, 30 aprile 1989. 



Giordano Bottecchia 
 

 
 

61 

Più di 30 anni dopo la denuncia di Habib, le conseguenze a lungo termine di tali 
persecuzioni non sono ancora state oggetto di studi approfonditi. I due lavori 
esistenti sulle riparazioni a favore degli ebrei di Libia (di Hanna Yablonka e Jens 
Hoppe)2 si sono concentrati essenzialmente sulle misure adottate dalla Germania, 
che furono in parte estese anche ad alcune categorie specifiche di ebrei libici. 
Finora, tuttavia, nessuna ricerca ha analizzato la questione al di fuori di questo 
quadro. 
Da qui nasce l’idea di concentrarmi su questo tema, da un lato per verificare la 
fondatezza dell’affermazione di Simon Habib — ossia se agli ebrei di Libia non 
fosse mai stata concessa alcuna forma di riparazione — e, dall’altro, per 
comprendere, in caso affermativo, le ragioni della loro esclusione dalla legislazione 
riparatoria. 
 
 
Contesto storico 
 
Nel 1939 la comunità ebraica contava appena 33.500 persone3: si trattava di una 
comunità molto piccola, la più esigua di tutto il Nord Africa, concentrata 
principalmente a Tripoli e a Bengasi. 
Dal punto di vista della cittadinanza, essa era composta da individui di diversa 
nazionalità. All’inizio degli anni ‘40, alcune migliaia di ebrei possedevano la 
cittadinanza italiana o quella di un altro Stato straniero (soprattutto la Francia e il 
Regno Unito). La maggior parte di essi aveva però la cittadinanza coloniale 
italiana-libica, una forma di cittadinanza particolare, istituita nel 1927, che 
conferiva diritti limitati rispetto a quelli dei cittadini italiani metropolitani4. È 

 
2 Hanna Yablonka, Les Juifs d’Orient, Israël et la Shoah, Calmann-Lévy, 2016; Jens Hoppe, 
Indemnification for Libyan Jews after 1943: A Special Case?, in “Sephardic Horizons”, vol. 11, n. 2-
3, 2021, https://www.sephardichorizons.org/Volume11/Issue2-3/Hoppe.html (ultimo accesso: 8 
ottobre 2025) 
3 Rachel Simon, Les Juifs de Libye au seuil de la Shoah, in “Revue d’Histoire de la Shoah”, vol. 205, 
n. 2, 2016, pp. 223-224. 
4 Giordano Bottecchia, A citizenship dilemma: Italy and the legal status and mobility of Libyan 
colonial citizens after the Empire through the experience of Libyan Jews (1947–51), in “Journal of 
Modern Italian Studies”, maggio 2025, pp. 1-17. 

https://www.sephardichorizons.org/Volume11/Issue2-3/Hoppe.html


ATTI CONVEGNO 
 

 
 

62 

importante tenere conto di questo aspetto, poiché la cittadinanza posseduta 
determinò modalità diverse di persecuzione. 
Benché il tema delle persecuzioni antiebraiche in Libia abbia conosciuto un 
significativo ritardo storiografico, diversi studi hanno già approfondito questa 
pagina di storia. Riassumiamone dunque gli aspetti principali. Le leggi razziali del 
1938 furono applicate anche in Libia, sebbene non nelle stesse forme né con le stesse 
tempistiche di quanto avvenne in Italia5. Va inoltre ricordato che la Libia non solo 
si trovava sotto la sovranità del regime fascista, ma che durante la guerra vi giunsero 
anche truppe naziste inviate in soccorso dell’alleato italiano, circostanza che 
aggravò ulteriormente le condizioni di vita degli ebrei della colonia. Un gruppo di 
ebrei britannici (circa 400 persone) fu deportato in Italia e successivamente nei 
campi di concentramento nazisti di Innsbruck e Bergen-Belsen. Gli ebrei di 
nazionalità francese e tunisina (circa 1.600 persone) furono deportati in Tunisia, 
allora sotto il regime collaborazionista di Vichy, anch’esso autore di misure 
antisemite. Gli ebrei della Cirenaica furono invece deportati in un campo di 
concentramento in Tripolitania, a Giado, dove oltre 560 dei 2.600 internati 
morirono per malattie, fame e fatica. Infine, circa 3.000 ebrei della Tripolitania 
furono costretti ai lavori forzati. 
È vero che le espulsioni e gli internamenti colpirono solo una parte della 
popolazione ebraica libica, ma il resto della comunità subì comunque le 
conseguenze dirette del confronto militare tra le forze alleate, che cercavano di 
sfondare dall’Egitto, e le forze italo-tedesche, che tentavano di resistere. La Libia fu 
teatro di numerose operazioni belliche e di bombardamenti che danneggiarono o 
distrussero proprietà comunitarie e private. Inoltre, nel 1941, la comunità ebraica 
di Bengasi fu vittima di un violento saccheggio da parte di squadristi fascisti. 
 
 
L’Italia e le persecuzioni antiebraiche 
 
A fronte di queste vicende — certo meno tragiche, nel bilancio finale delle vittime, 
rispetto a quanto avvenuto in Europa, ma non per questo meno degne di analisi 

 
5 Michele Sarfatti, I confini di una persecuzione: il fascismo e gli Ebrei fuori d’Italia (1938-1943), 
Viella, 2023. 



Giordano Bottecchia 
 

 
 

63 

— viene spontaneo domandarsi come si sia posta l’Italia repubblicana nei loro 
confronti. Per rispondere a tale interrogativo, è oggi possibile basarsi su diversi 
studi che hanno esaminato le misure adottate dall’Italia repubblicana per la 
reintegrazione politica, sociale ed economica degli ebrei del Paese6.  
Questa storiografia ha messo in luce diversi aspetti di tale processo. In primo 
luogo, essa ha evidenziato la difficoltà dei primi governi repubblicani nel 
riconoscere la specificità della persecuzione antiebraica e nell’adottare misure 
mirate a favore delle vittime delle persecuzioni razziali. Tale difficoltà fu 
accompagnata da un atteggiamento autoassolutorio, che ostacolò una piena presa 
di coscienza della responsabilità dell’Italia in quelle vicende e nella deportazione 
degli ebrei nei territori del Terzo Reich7. Pur avendo preso le distanze dal passato 
regime, la nuova Italia incontrò fin dall’inizio notevoli difficoltà nel fare 
completamente i conti coi suoi crimini. Inoltre, anche quando nel tempo furono 
introdotte misure specifiche a favore dei perseguitati razziali, come la legge 
Terracini del 1955, la loro attuazione fu caratterizzata da persistenti carenze8. 
La storiografia ha infine sottolineato il legame stretto che esisteva all’epoca tra 
queste misure e il possesso della cittadinanza italiana. Ilaria Pavan, ad esempio, ha 
mostrato che in Italia, e più in generale in Europa, la cittadinanza costituì un 
fattore determinante per l’accesso ai risarcimenti per i danni di guerra e per le 
persecuzioni razziali9. Di fatto, l’Italia ignorò la questione dei risarcimenti destinati 
agli ebrei stranieri. Ma come si pose la questione per i cittadini ebrei dell’impero 
coloniale italiano?  
 
 
 
 

 
6 Michele Sarfatti (a cura di), Il ritorno alla vita: vicende e diritti degli ebrei in Italia dopo la seconda 
guerra mondiale, Giuntina, 1998; Ilaria Pavan e Guri Schwarz, Gli ebrei in Italia tra persecuzione 
fascista e reintegrazione postbellica, Giuntina, 2001; Giovanna D’Amico, Quando l’eccezione 
diventa norma: la reintegrazione degli ebrei nell’Italia postfascista, Bollati Boringhieri, 2006. 
7 Filippo Focardi, Il cattivo tedesco e il bravo italiano: la rimozione delle colpe della seconda guerra 
mondiale, Editori Laterza, 2013. 
8 Paola Bertilotti, Riconoscimento, reintegrazione e risarcimento. Le vittime della persecuzione 
antisemita in Italia 1944-1965, in “Italia contemporanea”, n. 254, 2009, pp. 43-59. 
9 Ilaria Pavan, Neither citizens nor Jews: Jewish property rights after the Holocaust, a tentative 
survey, in “European Review of History”, vol. 28, n. 2, 2021, pp. 301-322. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

64 

Obiettivi e metodologia della ricerca 
 
È a partire da queste considerazioni che la storia della Shoah in Nord Africa si 
intreccia con la mia ricerca di dottorato sull’evoluzione dello status 
civitatis (cittadinanza) degli ebrei di Libia dopo la Seconda guerra mondiale. Stretti 
tra le dinamiche dell’Italia del dopoguerra e quelle della decolonizzazione, gli ebrei 
di Libia costituiscono un caso di studio di estremo interesse. 
La ricerca si propone di comprendere, da un lato, se la questione delle riparazioni 
agli ebrei di Libia fu mai sollevata, discussa e quali decisioni furono prese in merito; 
dall’altro, quale impatto ebbe la loro particolare cittadinanza coloniale su tali 
decisioni. A ciò si aggiungerà un’analisi delle vicende di quegli ebrei di Libia che 
possedevano invece la cittadinanza italiana, britannica o francese, al fine di valutare 
in che misura questi gruppi più ridotti poterono accedere a qualche forma di 
riparazione. In tal modo sarà possibile far emergere più chiaramente se la 
cittadinanza posseduta costituì il principale fattore discriminante, aprendo scenari 
diversi per differenti categorie di ebrei di Libia. 
Il periodo preso in esame va dalla metà degli anni ’40 — quando iniziarono i primi 
provvedimenti relativi al reintegro dei diritti dei perseguitati razziali, ma anche i 
primi dibattiti sullo status giuridico degli ebrei di Libia — fino al loro esodo in 
Italia nel 1967. A partire da quella data si aprì una controversia sulla loro 
cittadinanza, che si risolse in termini generali solo 20 anni dopo, nel 1987. 
Per quanto riguarda i suoi limiti geografici, la ricerca si concentra sugli ebrei 
perseguitati nel territorio libico, indipendentemente dalla loro origine o 
cittadinanza. Tuttavia, l’esistenza di casi di ebrei originari della Libia residenti in 
Italia durante la guerra e che lì subirono discriminazioni e persecuzioni induce a 
includere nel campo d’indagine anche le loro vicende. 
L’ipotesi di fondo che orienta questa analisi è che la condizione di cittadini 
coloniali e il fatto che le persecuzioni si siano svolte in un territorio coloniale 
abbiano fortemente influenzato, se non determinato, l’esclusione di queste vittime 
da una piena riparazione nel dopoguerra. Il territorio coloniale, infatti, costituiva 
uno spazio dell’eccezione sotto diversi punti di vista, in primo luogo quello 
legislativo: in esso vigevano regole e pratiche differenti rispetto a quelle del 
territorio metropolitano. Esso fu inoltre teatro di violenze estreme che andavano 



Giordano Bottecchia 
 

 
 

65 

oltre la violenza antisemita e per le quali l’Italia repubblicana non si assunse mai 
pienamente le proprie responsabilità. 
Da qui nasce la necessità di analizzare non solo gli strumenti normativi, ma anche 
le pratiche amministrative, i silenzi della politica e le rappresentazioni veicolate 
dagli attori istituzionali e comunitari nel dopoguerra. La ricerca si articola secondo 
due direzioni, corrispondenti a due approcci metodologici complementari, 
uno top-down e uno bottom-up. Da un lato, esaminando la questione dal punto 
di vista delle autorità governative italiane, si studieranno lo sviluppo delle 
politiche, i dibattiti che le hanno accompagnate e i discorsi che le hanno sostenute. 
Dall’altro, adottando la prospettiva degli ebrei libici, si analizzerà come furono 
accolte le loro richieste di beneficiare della legislazione riparatoria sviluppata in 
Italia (e, in una seconda fase della ricerca, anche in Francia e nel Regno Unito), 
nonché quali reazioni suscitarono gli sviluppi legislativi e le pratiche 
amministrative. 
 
 
___________________ 
 
Giordano Bottecchia Contrattista di ricerca, Università Ca’ Foscari di Venezia, progetto 
di dottorato: Deux fois étrangers : les Juifs de Libye entre la Libye et l’Italie, entre 
construction et reconstruction nationale (1949-1987), Université Paris 8 — Scuola 
Normale Superiore di Pisa, 4 dicembre 2023. 
Temi di ricerca: ebraismo libico, Italia post-coloniale, cittadinanza, persecuzione 
antiebraica in Libia, migrazioni mediterranee. 
 
 
Keywords: Libia, Shoah, Riparazioni, Storia e memoria, Italia repubblicana.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

66 

 Prima di Se questo è un uomo:  
 Storia di dieci giorni, dal diario al capitolo finale 

di David Tagliacozzo 

 
 
Storia di dieci giorni, ultimo capitolo di Se questo è un uomo (= SQU), racconta 
gli eventi accaduti tra l’evacuazione di Auschwitz del 18 gennaio ’45 e la liberazione 
il 27. È un capitolo dai contorni ambigui: il primo ad essere scritto e il capitolo 
finale; testo narrativo e insieme documento testimoniale che precede l’idea stessa 
del libro (per questo spesso accompagnato dal Rapporto scritto con Leonardo De 
Benedetti)1. 
Tornato a Torino il 19 ottobre ’45, Levi iniziò a lavorare su più progetti: le “poesie 
concise e sanguinose”2, il Rapporto e il racconto dei “dieci giorni fuori del mondo 
e del tempo”3. Avantesti dell’ultimo progetto si possono trovare in varie lettere 
spedite subito dopo la liberazione: in una lettera a Bianca Guidetti Serra, spedita 
da Katowice nel giugno ’45, descrive le abilità sviluppate durante la prigionia, 
molte delle quali saranno descritte nel capitolo4; da Torino, a novembre, racconta 
brevemente questi eventi in una lettera a dei parenti in Brasile5. 

 
1 Primo Levi e Leonardo De Benedetti, Rapporto sulla organizzazione igienico-sanitaria del campo 
di concentramento per ebrei di Monowitz (Auschwitz – Alta Slesia), in “Minerva Medica. Gazzetta 
settimanale per il medico pratico”, Torino, vol. 37, n. 47, 24 novembre 1946, pp. 535-544, ora in 
Matteo Fadini, Su un avantesto di «Se questo è un uomo» (con una nuova edizione del 
«Rapporto» sul Lager di Monowitz del 1946), in “Filologia Italiana”, vol. 5, 2008, pp. 209-240. 
2 Pirmo Levi, Il sistema periodico, Einaudi, 1974, ora in Primo Levi, Opere complete II, (a cura di 
Marco Belpoliti), Einaudi, 2016, p. 971. 
3 Primo Levi, SQU, De Silva, 1947, p. 172. Le citazioni da SQU saranno prese dalla princeps. 
4 «so fare zuppa di cavoli e di rape, e cucinare le patate in moltissimi modi, tutti senza condimenti. 
So montare accendere e pulire le stufe. Ho fatto un numero incredibile di mestieri, l’aiuto 
muratore, lo sterratore, lo spazzino, il facchino il beccamorti, l’interprete, il ciclista, il sarto, il ladro, 
l’infermiere, il ricettatore, lo spaccapietre: perfino il chimico!». Primo Levi a Bianca Guidetti Serra, 
fasc. «Levi Primo fu Cesare e di Ester Luzzati», fasc. nominativi 82 (L), Privati, enti diversi di 
assistenza ed altre sezioni Delasem, Ricerche deportati e profughi, periodo 2, Del.As.Em – 
Delegazione per l’assistenza agli emigranti ebrei, Istituzioni ebraiche diverse, Archivio B&A 
Terracini, Torino, https://www.archivioterracini.it/wp-content/uploads/2022/07/Lettera-a-
Bianca-Guidetti-Serra-da-Kattowice-DELASEM-I-82_01.pdf (ultimo accesso: 7 ottobre 2025). 
5 «Nel gennaio ’45, i russi attaccarono in forze verso Cracovia: il 17 i tedeschi decisero di evacuare 
la zona, radunarono tutti i validi e li trascinarono seco. Pochissimi fra questi, che erano la maggior 
parte, si sono salvati […]. Io avevo preso 5 giorni prima la scarlattina, e sono rimasto: è difficile non 

https://www.archivioterracini.it/wp-content/uploads/2022/07/Lettera-a-Bianca-Guidetti-Serra-da-Kattowice-DELASEM-I-82_01.pdf
https://www.archivioterracini.it/wp-content/uploads/2022/07/Lettera-a-Bianca-Guidetti-Serra-da-Kattowice-DELASEM-I-82_01.pdf


 David Tagliacozzo 
 

 
 

67 

La prima testimonianza dell’effettiva intenzione di scrivere di questi dieci giorni è 
in una lettera a Enrichetta Gluecksmann (moglie di Eugenio, Steinlauf 
nell’edizione del ’58) del 7 novembre:  
 

Sto elaborando una relazione per quanto possibile completa sugli avvenimenti 
che si svolsero nei giorni successivi al 17 gennaio ’45, e dei quali poco finora si sa 
con certezza: di tale relazione farò pervenire una copia alla comunità di Milano6. 
 

Qui Levi è spinto dall’urgenza di testimoniare, non pensa ancora a scrivere un 
libro. Solo dopo il febbraio ’46 quei racconti nati in forma orale prenderanno la 
forma di un libro vero e proprio. 
È importante riflettere sulla forma diaristica, probabilmente scelta per facilitare 
l’elaborazione del ricordo: mettendo da parte le esigenze morali in favore della pura 
narrazione cronologica, diventa possibile ripercorrere l’esperienza senza 
soffermarsi sul suo significato universale. Questo esperimento sarà fondamentale, 
insieme al Rapporto e alle poesie, per capire quale forma dare alla propria 
testimonianza. Non a caso SQU — libro ibrido di un autore “anfibio, centauro”7 
— è incorniciato da due testi che spiccano per la loro alterità: all’inizio una poesia, 
alla fine un diario. 
 
 
 
 
 
 
 

 
pensare a un miracolo; non ero mai stato malato prima. Pare che le SS avessero ordine di sopprimere 
anche noi, futuri accusatori: non ne ebbero il tempo. siamo rimasti abbandonati a noi stessi per 10 
giorni, eravamo 800; in questo periodo, 200 sono morti di fame, freddo e malattia. L’undicesimo 
giorno abbiamo visto la prima pattuglia russa». Levi ai parenti in Brasile, 26 novembre 1945, ora in 
“La Stampa”, 21 febbraio 2019. 
6 Primo Levi a Enrichetta Glucksmann, CDEC, Fondo Eugenio Gluecksmann, Fascicolo 4, busta 
1, https://digital-library.cdec.it/cdec-opac/hist/detail/IT-CDEC-ST0037-000005/elena-
gluecksmann (ultimo accesso: 7 ottobre 2025).  
7 Gabriella Poli e Giorgio Calcagno, Echi di una voce perduta. Incontri e conversazioni con Primo 
Levi, Mursia, 2007, p. 35. 

https://digital-library.cdec.it/cdec-opac/hist/detail/IT-CDEC-ST0037-000005/elena-gluecksmann
https://digital-library.cdec.it/cdec-opac/hist/detail/IT-CDEC-ST0037-000005/elena-gluecksmann


ATTI CONVEGNO 
 

 
 

68 

I testimoni 
 
IST: primo testimone rintracciabile, spedito da Levi al Cln, ora conservato 
nell’Archivio Istoreto8. Il testo è pulito, con poche varianti interne. Consta di 
quattordici pagine dattiloscritte; l’ultimo paragrafo è posto sotto la rubrica 
“EPILOGO”. L’ultima carta porta la firma autografa dell’autore e la data “febbraio 
1946”. 
AY: parte di un fascicolo, conservato nell’archivio del Holocaust Memorial 
Museum di Washington, che Levi spedì alla cugina Anna. La copia di Storia di 
dieci giorni sembra scritta dopo il 20 giugno del ’469. Consta di quattordici carte e 
non porta varianti interne.  
CDEC1 e CDEC2: nell’archivio della fondazione CDEC sono conservate due copie 
dattiloscritte, parte di un fascicolo allestito per il processo Hess, il cui primo 
documento è datato 3 marzo ’4710. Entrambe constano di quindici carte 
dattiloscritte composte con la stessa macchina da scrivere, la stessa di AY, la prima 
con inchiostro nero e la seconda con inchiostro blu; la prima è priva di interventi 
d’autore, la seconda presenta correzioni autografe a penna; tale redazione è 
l’antigrafo del dattiloscritto conservato nell’archivio B&A Terracini di Torino. 
 
 
I rapporti fra le redazioni  
 
Il quadro di relazioni che emerge dall’analisi dei dattiloscritti è complesso: 
sappiamo che nel febbraio ’46 il racconto aveva già raggiunto una struttura 
abbastanza stabile, subendo poche modifiche fino alla princeps, in cui le correzioni 

 
8 Conservata nel fascicolo “a – atrocità nazifasciste”, busta C 75, fondi originari, Istituto piemontese 
per la storia della Resistenza e della società contemporanea ‘Giorgio Agosti’ (= Istoreto) a Torino, 
subito dopo una copia dattiloscritta del Rapporto scritto con Leonardo De Benedetti. 
9Primo Levi manuscript collection, United States Holocaust Memorial Museum, 
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn538193?rsc=122216&cv=0&x=2768&y=3488&z
=6.2e-5 (ultimo accesso: 7 ottobre 2025), cfr. David Tagliacozzo, Primo Levi: «per ordine di 
urgenza». Riflessioni sulla redazione americana di Se questo è un uomo, in “La rassegna mensile 
di Israel”, vol. 89, n. 1-2-3, gennaio-dicembre 2023, pp. 67-86. 
10 Conservate presso il CDEC, fondo Massimo Adolfo Vitale, fascicolo 115 , busta 3, sottoserie 
“Vicissitudini di singoli”, entrambe le copie sono consultabili online al link: http://digital-
library.cdec.it/cdec-web/viewer/cdecxDamsHist026/IT-CDEC-ST0026-
000177#page/1/mode/1up (ultimo accesso: 7 ottobre 2025). 

https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn538193?rsc=122216&cv=0&x=2768&y=3488&z=6.2e-5
https://collections.ushmm.org/search/catalog/irn538193?rsc=122216&cv=0&x=2768&y=3488&z=6.2e-5
http://digital-library.cdec.it/cdec-web/viewer/cdecxDamsHist026/IT-CDEC-ST0026-000177#page/1/mode/1up
http://digital-library.cdec.it/cdec-web/viewer/cdecxDamsHist026/IT-CDEC-ST0026-000177#page/1/mode/1up
http://digital-library.cdec.it/cdec-web/viewer/cdecxDamsHist026/IT-CDEC-ST0026-000177#page/1/mode/1up


 David Tagliacozzo 
 

 
 

69 

interne di Ist saranno accolte integralmente; le poche varianti a testo tra Ist e 
l’edizione del ’47, sono significative per questioni di struttura narrativa. 
Per analizzare i rapporti tra le redazioni (e tentare l’abbozzo di uno stemma 
codicum) si seguiranno tre punti fondamentali: le varianti interne a Ist; quelle 
incorse tra Ist e gli altri testimoni; gli errori presenti nella tradizione11. 
 
Varianti interne a Ist 
 
In Ist si riconoscono due campagne correttorie. La prima consiste negli interventi 
effettuati a macchina durante la stesura stessa: a c. 2, “Nel pomeriggio venne il 
medico greco. Disse che tutti quelli che potevano camminare […]. I malati 
sarebbero” � “Nel pomeriggio venne il medico greco. Disse che anche fra i malati 
che potevano camminare […]. Gli altri sarebbero rimasti in infermeria […]”. 
 

 
 

Immagine 1. Ist c. 2 (Primo Levi, Archivio Istoreto), 1946. 
 

La seconda consiste in correzioni a penna o a lapis effettuate in una successiva 
lettura: a c. 1 è inserita la data in cui Levi si ammalò di scarlattina: “l’11 gennaio 
1945,”. A c. 2 “individuo” sostituisce “animale”: “l’individuo atterrito cerca in 
primo luogo la fuga”. A c. 12: “mi sentii” → “sentii me stesso”, e, poco dopo, 
“contiene” → “contengono”. 
 

 
 

Immagine 2. Ist c. 12 (Primo Levi, Archivio Istoreto), 1946 
 

 
11 Per motivi di spazio saranno selezionate solo alcune delle varianti più significative. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

70 

Varianti della tradizione dattiloscritta 
 
Al periodo “Mi guardò un attimo con gli occhi spalancati, aggiunse ‘Todos, todos’, 
poi riprese il lavoro” (Ist c.1), viene aggiunto un dettaglio utile alla caratterizzazione 
del barbiere: “in attesa che manifestassi stupore”. 

 

 
 

Immagine 3. AY c. 1 (Primo Levi, Archivio Fondazione CDEC), 1946 circa 
 

Nella princeps il periodo verrà rielaborato, portando l’osservazione sul senso di 
attesa del barbiere da oggettiva a soggettiva: “come in attesa del mio stupore”12. 
Nella carta successiva, per esigenze di brevitas, cade una porzione di testo: “è 
probabile che anch’io, se non mi fossi sentito così debole, avrei seguito l’istinto 
della fuga e l’istinto del gregge” (Ist, c. 2), nelle altre redazioni cade “l’istinto della 
fuga”. 
Successivamente cadono le osservazioni sul suono prodotto dal cibo congelato che 
cade e sulla debolezza dei prigionieri: “In un cortile presso il magazzino stavano 
due grandi mucchi di cavoli e di rape […]. Erano così gelati che non si potevano 
staccare se non col piccone, e quando cadevano a terra suonavano come di legno. 
Pochi avevano la forza di manovrare il piccone. Charles ed io ci avvicendammo” 
(Ist, c. 7. In corsivo la parte cassata). 
L’intervento più imponente avviene alla fine della narrazione del 21 gennaio: in Ist 
il testo termina con questo paragrafo: 
 

A sera, il grande silenzio della pianura fu rotto. Dalle nostre cuccette, troppo 
stanchi per essere veramente inquieti, porgevamo orecchio agli scoppi di 
misteriose artiglierie, che parevano localizzate in tutti i punti dell’orizzonte, e ai 
sibili dei proiettili sui nostri capi. Ma ci sarebbe voluto ben altro per toglierci il 
sonno.13 
 

 
12 Levi, SQU, p. 116. 
13 Ist, c. 9. 



 David Tagliacozzo 
 

 
 

71 

Levi sposta il focus dall’inerzia dei sopravvissuti a un tentativo di sollevare gli 
animi attraverso un’organizzazione rigorosa della vita nella baracca, e aggiunge: 

 
Io pensavo che la vita fuori era bella, e sarebbe ancora stata bella, e sarebbe stato 
veramente un peccato lasciarci sommergere adesso. Svegliai quelli fra i malati che 
sonnecchiavano, e quando fui sicuro che tutti ascoltavano, dissi loro, in francese 
prima, nel mio migliore tedesco poi, che tutti dovevano pensare di ritornare a 
casa, e che, per quanto dipendeva da noi alcune cose era necessario fare, altre 
necessario evitare. Che ognuno conservasse attentamente la sua propria gamella e 
il cucchiaio; che nessuno offrisse ad altri la zuppa che eventualmente gli fosse 
avanzata; nessuno scendesse dal letto se non per andare alla latrina; chi aveva 
bisogno di un qualsiasi servizio, non si rivolgesse ad altri che a noi tre; Arthur 
particolarmente era incaricato di vigilare sulla disciplina e sull'igiene e doveva 
ricordare che era meglio lasciare gamelle e cucchiai sporchi, piuttosto che lavarli 
col pericolo di scambiare quelli di un difterico con quelli di un tifoso. 
Ebbi l’impressione che i malati fossero ormai troppo indifferenti a ogni cosa per 
curarsi di quanto avevo detto; ma avevo molta fiducia nell’intelligenza di 
Arthur14. 

 
L’ultima variante è nella struttura del finale: in Ist la narrazione è interrotta dalla 
rubrica “EPILOGO”, che racconta l’arrivo dei russi e il bilancio dei sopravvissuti. 
Nelle altre redazioni tale rubrica cade e il testo viene assorbito dal racconto 
dell’ultima giornata, con grandi ripercussioni sulla struttura del testo, ora limitato 
alla narrazione diaristica. 
 
Errori della tradizione 
 
Alcune lezioni dei testimoni successivi a Ist consistono in errori confermati dalla 
loro assenza nella princeps. 
Nella prima carta ci sono alcune divergenze tra gli oggetti che Levi riuscì a portare 
in Ka-Be: 
 

 
14 Levi, SQU, pp. 183-184. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

72 

 
 

Immagine 4. Ist c. 1 (Primo Levi, Archivio Istoreto), 1945 
 

Queste diciotto pietrine, protagoniste del capitolo Cerio nel Sistema periodico, 
diminuiscono in CDEC1, CDEC2 e in AY:  

 

 
 

Immagine 5. CDEC1 c. 1 (Primo Levi, Archivio Fondazione CDEC), 1946 circa 
 

Nella princeps il brano subirà un’ulteriore modifica: 
 

Grazie alla mia ormai lunga esperienza delle cose del campo, ero riuscito a portare 
con me le mie cose personali: una cintura di fili elettrici intrecciati; il cucchiaio-
coltello; un ago con tre gugliate; cinque bottoni; ed infine, diciotto pietrine per 
acciarino che avevo rubato in Laboratorio. Da ognuna di questa, assottigliandola 
pazientemente col coltello, si potevano ricavare tre pietrine più piccole, del 
calibro adatto ad un normale accendisigaro. Erano state valutate sei o sette razioni 
di pane15. 

 
Dal periodo: “è indiscutibile che chi è troppo magro, o nudo o scalzo, pensa e sente 
in un altro modo” (Ist, c. 3) cade sempre “nudo”. È difficile stabilire se la caduta 
dipenda da una volontà consapevole o da un errore: bisogna però ricordare 
l’attenzione posta da Levi sugli aspetti materiali della sopravvivenza in Lager, il che 
porta a pensare a un errore di trascrizione, tanto che ritornerà nella princeps. 
Una lacuna accomuna CDEC1 e CDEC2 all’inizio del resoconto del 18 gennaio: in 
Ist e AY il testo riporta: “nelle baracche ristagnava ancora un po’ di calore ma ad 

 
15 Levi, SQU, p. 114. In corsivo le aggiunte. La cintura non è più di cuoio, il dettaglio del «cucchiaio-
coltello» rimanda ad Al di qua del bene e del male, le pietrine sono valutate di più. 



 David Tagliacozzo 
 

 
 

73 

ogni ora che passava la temperatura si andava abbassando, e si comprendeva che in 
breve avremmo sofferto il freddo”, nelle redazioni milanesi cade “la temperatura si 
andava abbassando, e si comprendeva che in breve”, oscurando in parte 
l’intelligenza della frase. In CDEC2, resosi conto che qualcosa era caduto, Levi 
aggiunge “di più”: per poi metterlo tra parentesi a penna, segnale probabile di 
espunzione. 
 

 
 

Immagine 6. CDEC2 c. 4 (Primo Levi, Archivio Fondazione CDEC), 1946 circa 
 
Un errore è presente in CDEC1 a c. 6, nell’inversione tra “bombe” e “uomini” 
all’interno della frase “all’opera delle bombe si aggiungeva l’opera degli uomini”. 
Nella penultima carta di Ist e AY, all’inizio della narrazione del 26 gennaio 1945, la 
frase “È uomo chi uccide, è uomo chi fa o subisce ingiustizia”, subisce un taglio 
nelle copie milanesi: “È uomo chi uccide, chi fa o subisce ingiustizia”: 
probabilmente si tratta di un’aplografia, ma è ipotizzabile una scelta dell’autore 
per evitare la ripetizione di “uomo”. 
 
 
Conclusioni 
 
Partendo dalla prima redazione (Ist), si possono considerare tutti gli altri testimoni 
come apografi di un subarchetipo ω. Da questo sarebbero state tratte una stesura 
x, mandata in tipografia, e una stesura x₁, da cui derivano le altre copie, accomunate 
da almeno due errori (il numero di pietrine per accendisigaro e la caduta di 
“nudo”). Tra queste si riconoscono due famiglie: α, da cui derivano CDEC1 e 
CDEC2 (accomunati dalla lacuna all’inizio del 18 gennaio), e β, da cui deriva il 
capitolo nella redazione AY. A loro volta, CDEC1 e CDEC2 presentano almeno un 
errore separativo. 
 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

74 

 
 

Immagine 7. stemma codicum delle redazioni dattiloscritte di Storia di dieci giorni  
secondo la ricostruzione qui effettuata. 

 
 
___________________ 
 
David Tagliacozzo Master di II livello in Informatica del Testo ed Edizioni Digitali, 
Università degli Studi di Siena. 
Temi di ricerca: Primo Levi, informatica umanistica, filologia d’autore. 
 
 
Keywords: Primo Levi, Storia di dieci giorni, Se questo è un uomo, Filologia d’autore, 
Dattiloscritti.



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

75 

Religione e sacrificio.  
Carlo Levi lettore di Benjamin Constant 

di Silvia Valentini 

 
 
Nell’autunno del 1939, in parallelo con lo scoppio della Seconda guerra mondiale, 
Carlo Levi scrive un libro (che verrà pubblicato nel 1946 da Einaudi con il titolo 
Paura della libertà), al cui cuore sta il tentativo di comprendere le cause che portano 
gli uomini ad accettare di sottomettersi a un dato potere, come avvenuto 
drammaticamente con i totalitarismi degli anni Venti e Trenta.  
Levi innesta la propria riflessione sulla metafora dell’ideologia politica come 
“religione” (motivo che attraversa i suoi scritti fin dagli anni Venti), mettendo 
dunque in evidenza il carattere rituale insito in qualsiasi dittatura. Un tema che 
prende ampio spazio nelle pagine di Paura della libertà, così, è quello del sacrificio. 
Scrive infatti Levi che ogni religione, e dunque ogni potere (ogni potere essendo 
‘religioso’ per sua natura, poiché nasce da un’adorazione religiosa volontaria), non 
può che fondarsi sul sacrificio1. Ogni idolo è una proiezione nato da una paura, ed 
è dunque il ‘fedele’ stesso a sentire il bisogno di porgersi in continua offerta per 
assicurarsene la protezione. A seconda della religione, scrive Levi, il sacrificio 
prenderà forma diversa: se “agli dèi naturali, figli dello spavento dei boschi, […] 
possono sacrificarsi capretti e buoi” e “ai fuochi del cielo si risponde col fuoco delle 
foreste”, “dove un terrore umano ha generato l’idolo, umana sarà la vittima, e, se 
non umana, simbolo d’uomo”2. Sottesa alla riflessione leviana, c’è qui l’idea che il 
nazismo (nel suo essere fondato sull’adorazione di un idolo umano e sul sacrificio 
di un popolo) rappresenti un ritorno al sacrificio umano. 
Nel capitolo Sangue, così, Levi ripercorre il passaggio dai sacrifici umani ai sacrifici 
animali, ovvero l’abbandono graduale della pratica di sacrificare agli dèi vittime 
umane a favore della loro sostituzione con vittime animali o altri rituali simbolici, 
citando un lungo elenco di esempi tratti da civiltà e epoche storiche diverse: 

 

 
1 Cfr. Carlo Levi, Paura della Libertà, Vicenza, Neri Pozza, 2018, p. 49: “Non vi è religione senza 
sacrificio”. 
2 Ivi, pp. 52-53 [corsivo mio]. 



Silvia Valentini  
 

 
 

76 

Sangue è sparso su tutti gli altari di tutti gli dèi umani, sotto tutti i cieli, in tutti i 
tempi. E soltanto una più alta capacità simbolica da un lato, e un invecchiamento 
e decadenza della fede dall’altro, permettono di sacrificare, invece di sangue 
umano, il sangue degli animali, o un’offerta supposta equivalente, ricordo di quel 
sangue prezioso. Bacco oméstes, che da dio orientale andava diventando un mito 
greco, consente allora che una capra gli sia offerta dai Tebani, in luogo della 
precedente vittima umana; e Agislao, al dir di Plutarco, può, malgrado il parer 
contrario degli abitanti, che conoscevano le antiche necessità della loro dea dalla 
testa di toro, sacrificare alla feroce Diana una cerva anziché una fanciulla. E sugli 
altari della stessa dea, in ricordo di un sangue più mortale, i giovani di Sparta 
erano battuti con le verghe. I Peruviani, col sangue dei bambini, colante da una 
piccola ferita sulla fronte, impastavano dei dolci di farina, da distribuirsi al 
popolo, in ricordo d’idoli ormai invecchiati, ma che nella loro potenza erano fatti, 
materialmente, di sangue umano. E in Egitto gli animali da sacrificarsi erano 
segnati dal prete con un sigillo rappresentante la vera vittima, un uomo in 
ginocchio, con le mani legate dietro la schiena, e una spada che sta per mozzargli 
la testa. 
 

La precisione degli esempi citati in questo passo lascia trasparire uno studio attento 
dell’argomento, da parte di Levi, su una fonte precedente. Il manoscritto di Paura 
della libertà (conservato presso il Fondo Carlo Levi del Centro Manoscritti 
dell’Università di Pavia) viene qui in aiuto. All’interno del manoscritto, infatti, 
all’altezza di questo passo si trova appuntata due volte la sigla “Const.” seguita 
dall’indicazione di un numero di tomo e di pagina3. Seguendo la pista così 
indicataci dallo stesso Levi, così, è possibile risalire al testo in questione: si tratta 
del monumentale De la religion considérée dans sa forme, sa source et ses 
développements di Benjamin Constant, pubblicato in cinque tomi tra il 1824 e il 
1831.  
In un saggio intitolato Ebrei e antifascismo Alberto Cavaglion citava Constant — 
insieme con Croce e Bergson — tra quei maestri di libertà che erano stati un punto 
di riferimento per gli antifascisti ebrei ruotanti intorno alla “cerchia allargata dei 
Treves, che poi significa la tradizione positivistico-lombrosiana, prevalentemente 

 
3 Manoscritto di Paura della libertà, Fondo Carlo Levi del Centro Manoscritti dell’Università di 
Pavia, LEV-04-005. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

77 

torinese”4. Nel caso di Levi, è interessante il fatto che egli non si rifaccia qui al 
Constant autore del discorso De la liberté des anciens comparée à celle des 
modernes (1819), ma al Constant studioso delle religioni5. In quest’opera 
monumentale in cinque tomi, in effetti, Constant provava a tracciare una storia 
universale dell’idea di religione, distinguendo da una parte — sul piano individuale 
— il sentimento religioso come qualcosa di inerente all’uomo, dall’altra — sul 
piano sociale — le diverse forme di organizzazione che esso prende a seconda delle 
epoche e delle civiltà. 
Levi leggeva senz’altro l’edizione francese dell’Ottocento, dato che in quel 
momento non ne erano state fatte di nuove dopo la prima edizione6. Aprendo il 
quarto tomo del De la religion nell’edizione pubblicata nel 1831 presso Pichon et 
Didier alle pagine segnate da Levi, infatti, i rimandi tra pagina e contenuto 
coincidono: a pagina 225 — che Levi cita nel manoscritto a nota della frase “Bacco 
oméstes, che da dio orientale andava diventando un mito greco, consente allora 
che una capra gli sia offerta dai Tebani, in luogo della precedente vittima umana” 
— Constant scrive che “Bacchus avait approuvé que les Thébains remplaçassent 
par une chèvre la victime humaine, qu’ils lui offraient précédemment”; e alla nota 
2 di pagina 238 — appuntata da Levi in riferimento alla frase “E in Egitto gli animali 
da sacrificarsi erano segnati dal prete con un sigillo rappresentante la vera vittima, 
un uomo in ginocchio, con le mani legate dietro la schiena, e una spada che sta per 
mozzargli la testa”7 — leggiamo che “Plutarque rapporte que les prêtres 
marquaient les animaux qu’ils se préparaient à frapper d’un cachet figurant un 
homme à genoux, les mains liées et la tête menacée d’une glaive (de Isid.)”. 

 
4 Ebrei e antifascismo, in Alberto Cavaglion, La misura dell’inatteso. Ebraismo e cultura italiana 
(1815-1988), Roma, Viella, 2022, pp. 127-138; pp. 133-134. Su alcune letture di Constant nel 
Novecento cfr. anche l’articolo di Giuseppe Sciara, “Idee diverse di libertà: letture ‘politiche’ del 
pensiero di Benjamin Constant nell’Italia della Resistenza e dell’immediato dopoguerra”, in 
Aurelia Comparini e Walter E. Crivellin (a cura di), Liberalismo e democrazia nell’Italia del secondo 
dopoguerra, Franco Angeli, 2015, pp. 51-75.  
5 Sulla ricezione dell’opera De la religion in Italia cfr. Giovanni Paoletti, “De la religion” di 
Benjamin Constant: dalla Rivoluzione alla Restaurazione, in Vittoria Fiorelli (a cura di), 
Cattolicesimo e Restaurazione. A 75 anni dalla pubblicazione dei saggi di Adolfo Omodeo, Firenze, 
Polistampa, 2023, pp. 93-102. 
6 Paoletti, “De la religion” di Benjamin Constant, p. 95. 
7 Cfr. il manoscritto di Paura della libertà, dove a nota dell’inizio di frase “E in Egitto” Levi scrive 
tra parentesi: “(o in Grecia? B. Const. 4, 238 nota)” (Manoscritto di Paura della libertà, Fondo Carlo 
Levi del Centro Manoscritti dell’Università di Pavia, LEV-04-005). 



Silvia Valentini  
 

 
 

78 

I due passi sono entrambi contenuti nel secondo capitolo del libro XI (tomo 
quarto) dell’opera di Constant. Il libro XI tratta Du principe fondamental des 
religions sacerdotales e il secondo capitolo si intitola, significativamente, “Des 
sacrifices humains”: Constant analizza qui i sacrifici umani e, proprio come farà 
Levi, il loro graduale abbandono a favore di sacrifici e pratiche sostitutivi. La tesi 
fondamentale sostenuta da Constant è che esistono due tipi di religioni (religioni 
sacerdotali — cioè religioni nelle quali è forte la funzione mediatrici dei sacerdoti 
— e religioni non sacerdotali)8; e che, se il sacrificio in senso generale è inseparabile 
dalla religione (esattamente quello che dirà anche Levi), i sacrifici umani sarebbero 
però tipici di quelle religioni “mediate” dai sacerdoti. Leggere queste pagine di 
Constant sul tema del sacrificio, così, è illuminante per il lettore di Paura della 
libertà perché vi ritrova, uno dopo l’altro, i diversi esempi citati da Levi nel passo 
visto poco fa. 
L’affermazione di Levi circa il fatto che “Agislao, al dir di Plutarco, può, malgrado 
il parer contrario degli abitanti, che conoscevano le antiche necessità della loro dea 
dalla testa di toro, sacrificare alla feroce Diana una cerva anziché una fanciulla”, 
infatti, riecheggia quella in cui Constant scrive che “Agésilas est loué par Plutarque 
de ce qu’il n’avait consacré à Diane qu’une biche au lieu d’une vierge, bien que les 
habitants s’écriassent que la déesse exigeait des hommes et non des animaux”9. E 
allo stesso modo, l’affermazione di Constant circa il fatto che “A Sparte, les jeunes 
garçons étaient battus de verges sur les autels de la même déesse, qui, disait-on, 
accoutumée à des hommages sanglants, voulait en conserver du moins une faible 
image”10, ritorna nelle parole di Levi quando scrive che “sugli altari della stessa dea, 
in ricordo di un sangue più mortale, i giovani di Sparta erano battuti con le 
verghe”. 
Subito dopo, proseguendo ancora, il fatto, riportato da Levi, che “I Peruviani, col 
sangue dei bambini, colante da una piccola ferita sulla fronte, impastavano dei 
dolci di farina, da distribuirsi al popolo, in ricordo d’idoli ormai invecchiati, ma 
che nella loro potenza erano fatti, materialmente, di sangue umano”, è tratto di 

 
8 Sulla differenza tra religioni “mediate” e religioni “non mediate” dai sacerdoti come elemento che 
regge tutta l’opera, si veda l’introduzione di Tzvetan Todorov in Benjamin Constant, De la religion 
considéréee dans sa source, ses formes et ses développements, Actes Sud, 1999. 
9 Benjamin Constant, De la religion, IV, Paris, Pichon et Didier, 1831, p. 224. 
10 Ivi, p. 225. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

79 

nuovo da Constant, che scrive che all’epoca della conquista dell’America i 
peruviani “se contentaient de tirer du front des enfants un peu de sang, qu’ils 
répandaient sur de la farine, avec laquelle ils pétrissaient des gâteaux, distribués 
solennellement au peuple”11. Infine, a sostegno della propria tesi circa la 
fondamentale estraneità dei sacrifici umani alla cultura dei Greci, che avrebbero 
provato per essi orrore, nelle pagine precedenti Constant aveva scritto che “le 
même Pausanias, en parlant de Lycaon qui immola un enfant à Jupiter Lycaeus, 
ajoute qu’au milieu de la cérémonie ce prince coupable fut changé en loup” e 
proseguiva con l’esempio di “Hercule, faisant dévorer Diomède roi de Thrace par 
les cavales que ce prince nourrissait de la chair des étrangers”12. Due frasi nelle quali 
riecheggiano nitidi gli esempi ripresi da Levi quando scrive che “Licaone, mentre 
immola un bambino a Giove Liceo, viene, per punizione, cambiato in lupo” e che 
“Ercole fa divorare Diomede re di Tracia dalle cavalle stesse che quegli nutriva con 
la carne degli stranieri”. 
Come emerge da questo breve confronto, così (che richiederebbe naturalmente 
uno sviluppo più approfondito), in questa pagina di Paura della libertà Levi si 
riallaccia a Constant non solo sul piano dei contenuti, ma anche su quello dello 
stile del lungo elenco di esempi storici e mitologici che si susseguono uno dopo 
l’altro. A entrambi gli autori interessa capire che cos’è che fa sì che — a seconda dei 
tipi di religione — il sacrificio umano venga o meno abbandonato, ma in ognuno 
di essi l’accento è posto su un elemento diverso. Constant pone l’accento sulla 
distinzione tra religioni mediate e non mediate, mentre per Levi l’unico vero 
criterio di differenza delle diverse religioni è la natura dei loro idoli. A segnare la 
fine del sacrificio umano, così, più che l’avvento di questa o quella civiltà, non può 
essere per Levi che “la caduta e la fine dell’idolo umano”, e la stessa “fine degli 
ambigui idoli animaleschi”, a favore “di un Dio del tutto trascendente” (in altre 
parole, Levi sembra suggerire, in linea con quella che era stata la visione anche di 
Freud, che i monoteismi rappresentino un progresso nella vita dello spirito): 

 
Ma il sacrificio umano si abolisce del tutto solo con la caduta e la fine dell’idolo 
umano: ché essi sono una cosa sola. Se Licaone, mentre immola un bambino a 
Giove Liceo, viene, per punizione, cambiato in lupo; se Ercole fa divorare 

 
11 Ivi, p. 237. 
12 Ivi, p. 222. 



Silvia Valentini  
 

 
 

80 

Diomede re di Tracia dalle cavalle stesse che quegli nutriva con la carne degli 
stranieri, ciò significa la fine degli ambigui idoli animaleschi, la liberazione 
dell’uomo dalla sua natura mostruosa, la morte dei fauni e dei centauri. La 
sostituzione del capretto ad Isacco è una sostituzione polemica, anti-idolatrica, 
per l’affermarsi di un Dio del tutto trascendente – onde la vittima deve essere non 
vera, ma soltanto simbolica.13 
 

Se, così, lo stesso Constant riconosceva al cristianesimo il merito di aver abolito il 
sacrificio14, Carlo Levi pone l’accento sulla precarietà di questa vittoria 
apparente delle religioni trascendentali, e sul fatto che il regresso è sempre 
possibile: la lezione ebraica dell’idolatria come tentazione costante dell’uomo si 
incontra con la visione ciclica della storia di Vico (un’altra fonte leviana 
importante), permettendo di gettare luce sulla buia “barbarie ritornata” nella 
forma della nuova religione nazista: 
 

Una volta, dice San Paolo, e per sempre: il sacrificio di Dio dovrebbe essere 
l’ultimo dei sacrifici umani. Ma gli idoli vivono sempre, nella contemporaneità 
dei tempi, in mille forme sempre rinnovate, e gli uomini muoiono adorando sui 
loro altari, o nei campi sperduti sotto un cielo chiuso. 

 
 
______________ 
 
Silvia Valentini Dottoressa di ricerca, progetto di dottorato: Carlo Levi e il ‘sacro’ 
nell’Europa tra le due guerre, Université de Bourgogne, 24 giugno 2024. 
Temi di ricerca: letteratura italiana/letterature comparate del Novecento, letteratura e 
antropologia, letteratura e antifascismo. 
 
 
Keywords: Carlo Levi, Paura della libertà, Benjamin Constant, Religione, Sacrificio. 

 
13 Levi, Paura della libertà, pp. 106-107 [corsivo mio]. 
14 Cfr. B. Constant, De la religion, IV, p. 209. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

81 

 Oltre la Brigata Ebraica. Le Palestinian Auxiliary Territorial Service. 
Problemi e prospettive di ricerca 

di Riccardo Abram Correggia 

 
 
Introduzione 
 
Il presente articolo intende introdurre nel dibattito sulla Brigata Ebraica, 
problematizzandolo, il gruppo ausiliario misto di donne arabe ed ebree del 
Palestinian Auxiliary Territorial Service (da qui in poi PATS) dell’esercito 
britannico. Inizialmente verranno proposti alcuni accenni storici alla 
composizione di questo ramo locale dei servizi ausiliari dell’esercito britannico. 
Successivamente verrà affrontata la questione del perché queste soldatesse e 
ausiliarie1 siano state estromesse dal discorso storiografico e pubblico sulla Brigata 
Ebraica. Infine, verranno proposte alcune prospettive di ricerca che coinvolgano le 
esperienze di questo gruppo finora poco studiato.  
 
 
Le donne nella Brigata Ebraica 
 

Avendo iniziato nell’inverno del 1944-45 con una festa di Chanukkah per 
bambini, il piccolo gruppo delle donne di Napoli ha continuato a tenere incontri 
ogni due settimane dove vengono letti a voce e discussi gli articoli dalle 
pubblicazioni della WIZO mentre le donne cuciono e lavorano a maglia per i 
profughi e i bambini poveri. In tutte le occasioni successive, sono state 
organizzate feste per bambini, e a febbraio, è stato fatto un concerto in onore delle 
A.T.S. palestinesi stazionate a Napoli. I corsi in ebraico e le lezioni sulla Palestina, 
così come ogni tipo di assistenza pratica data dai e dalle militari sono stati molto 
apprezzati2.  

 
1 La stessa denominazione di “soldatessa” non è unanimamente accettata dalla storiografia. La 
differenza tra i due termini risiede nello status di combattente o meno. Le PATS erano truppe 
ausiliarie, ma, a problematizzare il quadro, non mancano casi di reclute ausiliarie che hanno poi 
servito nella contraerea alleata.  
2 Fondazione CDEC, Fondo Adei Wizo, Busta 18, fascicolo 7 - XXI Conference of the Wizo - Italy. 
Il testo originale è in inglese: “Starting in the winter of 1944-45 with a Chanukkah party for 



Riccardo Abram Correggia 
 

 
 

82 

 
Tra il 15 e il 20 dicembre 1946 si tenne a Londra la prima conferenza internazionale 
della Women’s International Zionist Organization (WIZO). Nella conferenza 
vennero letti i verbali sulle attività delle sezioni durante la guerra, sulla lenta ripresa 
dell’attivismo locale all’interno delle rinascenti comunità ebraiche europee. La 
relazione inviata dalla sezione Napoli tocca il punto di interesse del presente 
intervento sulle PATS e la Brigata Ebraica. 
Questo testo è uno dei pochissimi in cui membri delle comunità ebraiche italiane 
menzionano sia la presenza di donne ebree nell’esercito britannico insieme ai 
soldati della Brigata, sia il loro attivismo durante la Seconda guerra mondiale in 
Italia. Non sorprende che sia proprio un’associazione di donne a menzionare la 
presenza e le azioni di soldatesse ebree dal Mandato Palestinese. Qui si apre la 
domanda: perché queste donne sono state escluse dalla narrazione sulla Brigata 
Ebraica? 
La risposta sarebbe molto semplice: non fanno parte della narrazione sulla Brigata 
Ebraica combattente perché le PATS erano un gruppo a sé stante, con altre 
prerogative. La questione è però più complicata di così.  
 
 
Le Palestinian Auxiliary Territorial Service 
 
La nascita delle compagnie ausiliarie dell’esercito britannico arruolate 
direttamente nella Palestina mandataria è strettamente connessa a quella 
dell’arruolamento di reparti di uomini: le due storie hanno però uno sviluppo 
divergente dall’estate del 1941. Senza entrare nel dettaglio di dinamiche politiche 
tra istituzioni mandatarie e l’Yishuv, lo scopo dichiarato della Jewish Agency e 
della World Zionist Organization, con i loro referenti Moshe Shertok e Chaim 

 
children, the small group of Naples women went on to hold meetings every fortnight at which 
articles from WIZO publications were read aloud and discussed, while the women sewed and 
knitted for the refugees and poor children. At all the subsequent festivals, parties were organised 
for children, and in February, a concert was given in honour of the Palestinian A.T.S., stationed in 
Naples. The courses in Hebrew and the lectures on Palestine, as well as the practical assistance of 
every kind given by the service men and women from Palestine, have been very much appreciated”. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

83 

Weizmann3, era quello di creare delle compagnie prettamente ebraiche 
nell’esercito britannico. Lo stesso scopo voleva essere perseguito per le truppe 
ausiliarie di donne. Inizialmente il carteggio tra la comandante dell’Auxiliary 
Territorial Service nel Medio Oriente, Audrey Chitty, e Hadassah Samuel4, 
rappresentante dell’Yishuv, mostra il tentativo di Samuel di convincere Chitty, in 
primis, ad arruolare anche donne locali nelle PATS. L’arruolamento di donne 
arabe ed ebree iniziò così nel gennaio del 1942, dopo la ratifica nel parlamento 
inglese a fine dicembre 1941, e già il 18 gennaio del 1942 a Sarafand le prime sessanta 
candidate cadette ricevettero le loro divise color khaki5. Di queste reclute la 
maggior parte era stata nominata dalla Jewish Agency, ma non mancavano cadette 
palestinesi, cristiane o musulmane. Da quel momento fino alla fine della guerra si 
calcola che furono arruolate localmente nelle PATS 3684 donne6. Dal gennaio del 
1942, tuttavia, la volontà di Samuel di creare, anche all’interno di questi reparti 
ausiliari, delle compagnie specificatamente ebraiche si scontrò con le resistenze di 
Chitty, dovute alla sua volontà di non sbilanciarsi a favore di una delle due 
popolazioni. Le PATS rimasero dunque un gruppo misto, mentre, come è noto, 
alla fine del 1944 venne creata la Brigata Ebraica combattente7. A tal proposito, è 

 
3 CZA S25/5097 Moshe Shertok e Chaim Weizmann appaiono come i punti di riferimento delle 
richieste per una creazione di un’unità ebraica nell’esercito britannico. 
4 Hadassah Samuel, nata Grazovsky, moglie del visconte Edwin Samuel, figlio di Sir Herbert 
Samuel, fu una rappresentante dell’Yishuv che durante gli anni della Seconda Guerra Mondiale si 
impegnò per l’arruolamento di donne ebree all’interno dell’esercito britannico.  
5 Anat, Granit-Hacohen, Hebrew Women Join the Forces. Jewish Women from Palestine in the 
British Forces During the Second World War, Vallentine Mitchell, 2017, p. 181. 
6 Lucy Noakes, Women in the British Army: War and Gentle Sex, 1907-1948, Routledge, 2006, p. 
126. 
7 Come sottolineato dai lavori di Scaletta, Fantoni, Rocca e Cristini, la Brigata Ebraica combattente 
era composta di dieci corpi d’armata, con personale volontario solo ebraico arruolato in Inghilterra 
e nel Mandato Palestinese (con dieci soldati dalle Isole Mauritius). Il Jewish Fighting Brigade potè 
essere organizzato dopo l’approvazione di Churchill, della Camera dei Comuni e dal War Office 
britannico. Ciò avvenne solo alla fine dell’estate del 1944, in un momento in cui l’arruolamento 
volontario ebraico stava subendo un rallentamento significativo. La Brigata Ebraica arriva in Italia 
nel novembre del 1944, con Ernst Frank Benjamin alla guida di 5260 uomini, e ad essa vengono 
aggregati vari reparti ausiliari, che hanno un quartier generale a Fiuggi. Nel corso del marzo 1945 
svolgono le loro operazioni tra Rimini, Cervia, Faenza, Imola e Brisighella con diversi scontri 
militari, in particolare sul Senio e nella zona di Faenza. Cfr. Stefano Scaletta, La Brigata Ebraica tra 
guerra e salvataggio dei sopravvissuti alla Shoah (1939-1947), Silvio Zamorani Editore, 2024; 
Gianluca Fantoni, Storia della Brigata Ebraica, gli ebrei della Palestina che combatterono in Italia 



Riccardo Abram Correggia 
 

 
 

84 

importante sottolineare che fino all’annuncio della creazione del Jewish Fighting 
Brigade da parte di Churchill del 29 agosto alla Camera dei Comuni, anche i reparti 
di uomini arruolati nella Palestina mandataria erano misti8. Le PATS arrivarono 
in Italia un anno prima della Brigata Ebraica e rimasero nella penisola, con 
l’eccezione di alcune compagnie operative in Austria9, fino alla loro 
smobilizzazione a inizio 1946. 
 
 
Brigata ebraica o no?  
 
Nella recente storiografia sulla Brigata Ebraica si tende ad analizzare tutti i reparti, 
ausiliari e combattenti, che avevano personale ebraico all’interno. Questo vale sia 
nel considerare le attività dell’esercito inglese in Nord Africa e in Medio Oriente, 
sia per quanto riguarda l’Italia10. A questa tendenza si accompagna una lettura 
quasi teleologica della Brigata Ebraica, ossia come compimento ultimo di tutti gli 
sforzi diplomatici dell’Yishuv e delle organizzazioni sioniste al fine di un 
riconoscimento della partecipazione alla Seconda guerra mondiale non solo come 
singoli, ma anche come gruppo nazionale. Questo approccio, per quanto sia 
veritiero nel mostrare l’intenzione politica da parte dell’Yishuv, rischia di far 
passare in secondo piano tutti gli ebrei che in Italia erano operativi in reparti misti 
o in eserciti diversi da quello inglese. In questo senso la Brigata Ebraica è stata 
accentratrice in Italia delle narrazioni sull’attivismo ebraico militare sulla penisola. 

 
nella Seconda guerra mondiale, Einaudi, 2022; Samuel Rocca e Luca S. Cristini, La Brigata Ebraica: 
e le unità ebraiche nell’esercito britannico durante la Seconda guerra mondiale, Soldiershop, 2017.  
8 Stefano Scaletta, La Brigata Ebraica tra guerra e salvataggio dei sopravvissuti alla Shoah (1939-
1947), pp. 113-114. Anche Gianluca Fantoni, Storia della Brigata Ebraica, gli ebrei della Palestina che 
combatterono in Italia nella Seconda guerra mondiale, pp. 36-41.  
9 Granit-Hacohen, Hebrew Women Join the Forces, pp. 333-335. 
10 Nello specifico, vengono inseriti nelle trattazioni relative alla brigata ebraica: i reparti ausiliari 
logistici misti, dove ebrei e arabi iniziarono ad essere arruolati già nel 1940, i reparti di fanteria misti 
(come i buff), i reggimenti misti ma compagnie separate tra arabi ebrei (come il Palestine 
Regiment). Cfr. Scaletta, La Brigata Ebraica tra guerra e salvataggio dei sopravvissuti alla Shoah 
(1939-1947); Fantoni, Storia della Brigata Ebraica, gli ebrei della Palestina che combatterono in Italia 
nella Seconda guerra mondiale. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

85 

Con le grandi escluse che ad oggi sono le donne delle PATS, nonostante non 
manchino lavori storiografici israeliani a integrare queste mancanze11. 
Il fatto che queste soldatesse non siano state considerate come parte della Brigata 
Ebraica in Italia tout court (che analizza dunque anche le esperienze di soldati 
impiegati in reparti ausiliari, ad esempio nel genio militare) poggia le basi su due 
grandi motivazioni. In primis risulta evidente la questione di genere. In un 
contesto storiografico in cui le donne non vengono considerate soldatesse, in 
quanto non facenti parte di reparti combattenti, la presenza sul territorio italiano 
di queste reclute ebree viene percepita come di mero “accompagnamento” alle 
truppe regolari della Brigata Ebraica. Oltre a ciò, nel post Guerra Mondiale, la 
celebrazione in tinta eroica dei soldati ebrei in Italia prevedeva uno specifico 
modello maschile da applicare al processo di Nation-building, dove la donna fosse 
considerata comprimaria12. Tuttavia è profondamente erroneo pensare che le 
donne ebree dell’Yishuv operative in Italia si fossero attenute alla convenzione 
sociale che le vedeva come protettrici del focolare domestico-nazionale. In secondo 
luogo, a problematizzare il loro essere considerate come parte della Brigata Ebraica 
vi è la questione nazionale. Come detto, le PATS non erano un reparto 
prettamente ebraico, anche se, va specificato, lo era per la grande maggioranza. Per 
trattare dunque delle PATS in maniera integrata nella narrazione della Brigata 
Ebraica si devono dunque rompere dei tabù storiografici a lungo sedimentati, 
basati su genere e unicità nazionale.  
 
 
Nuove linee di ricerca per rompere i tabù 
 
Non basta notare la presenza di tabù per romperli: in queste conclusioni si proverà 
a offrire delle prospettive di ricerca che sostengano un approccio storiografico che 
vada “oltre” la Brigata Ebraica tramite una prospettiva di genere e globale.  

 
11 Il lavoro di Granit-Hacohen, Hebrew Women Join the Forces, offre spunti interessanti sul 
processo in cui questi gruppi vengono creati e sulle esperienze personali all’interno del militare, 
concentrandosi sulle reclute ebree.  
12 Come sottolineato nei lavori di Hagemann e Fell, questo uso strumentale del corpo della donna 
ai fini di Nation-buliding trova molteplici casi di studio nella storia del XIX e XX secolo. 



Riccardo Abram Correggia 
 

 
 

86 

Una prima metodologia si fonda sulla ricerca e sull’analisi di testi di donne ebree 
arruolatesi nelle fila delle PATS. Questo consente di aggirare la negligenza delle 
istituzioni militari nel riferire nel dettaglio delle azioni compiute dalle PATS. Nel 
giornale Le-Chaial, ad esempio, viene dato spazio alle soldatesse per descrivere le 
loro emozioni nella vita militare13. Oltre ai giornali, l’analisi delle lettere inviate alle 
famiglie, consente di immergersi nelle vite quotidiane delle soldatesse ebree 
presenti in Italia; di leggere cosa pensavano alla vista di Roma; di sentirne il trauma 
nel vedere i sopravvissuti alla Shoah; di comprendere le loro speranze nel ricevere 
medaglie per il valore militare o nella possibilità di studiare14. Ciò che più emerge 
da questo tipo di documenti è un ventaglio assai variegato di azioni di cui queste 
donne furono attrici, esattamente come la controparte degli uomini della Brigata 
Ebraica. Si rileva anche una vicinanza, non solo fisica, al destino dei profughi ebrei 
e degli altri soldati ebrei presenti sulla penisola. Allo stesso modo permettono di 
indagare i rapporti tra soldati ebrei e soldatesse ebree. Ovviamente c’è 
collaborazione e solidarietà, così come ci sono anche fenomeni di discriminazione 
di genere. Un caso esemplare è rappresentato da questa canzone ironica e 
denigratoria verso le PATS, trovata all’interno di un haggadah di Pesach durante i 
festeggiamenti in occasione del Pesach in Italia a cui parteciparono soldati e 
soldatesse ebrei. 
     

Ten little A.T.S. girls,/ Parading in a line,/ One fell on the ground,/ And then 
there were nine./ |Chorus starts|1 little, 2 little, 3 little, 4 little,/ 5 little A.T.S. 
girls,/ 6 little, 7 little, 8 little, 9 little,/ 10 little A.T.S. girls.|Chorus ends|/ Ninte 
little A.T.S. girls/ Returned very late,/ One got C.B./ And then there were eight./ 
|Chorus|/ Eight little A.T.S. went to bed,/ One went mad suddenly,/ So seven 
were left./[...].15 
      

 
13 Alcuni giornali in cui viene dato spazio alle soldatesse da un punto di vista ebraico sono: Olam 
HaIsha, Dvar Ha’poelet, e Le-Chaial per quanto riguarda le reclute ebree. Per quanto riguarda le 
reclute arabe palestinesi il Filastin.  
14 A titolo esemplificativo, questi temi emergono nelle lettere scritte da Hadassa Melamed alla sua 
famiglia del 2 maggio 1945 e del 10 luglio 1945, IDF 120/03/72, Tel Hashomer.  
15 Questo testo denigra le PATS come non affidabili e non adatte al lavoro militare. CZA J12\99. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

87 

Questo testo propone uno dei vari aspetti delle relazioni tra ausiliarie ebree 
presenti in Italia e i membri della Brigata Ebraica16, e obbliga a riflettere sulla loro 
presenza e sul loro ruolo nell’Italia tra il 1943 e il 1946 in maniera multidisciplinare.  
Per concludere, con l’idea di andare oltre la Brigata Ebraica non si intende 
delegittimarla o ridimensionarla, quanto studiarne le storie marginali per mostrare 
ulteriori sfaccettature e attori delle sue vicende. 
 
 
______________ 
 
Riccardo Abram Correggia Dottorando, Scuola Normale Superiore di Pisa in co-tutela 
con Sciences Po Paris, progetto di ricerca: Donne combattenti in Europa dalle colonie. 
Identità, genere e memoria nella Seconda Guerra Mondiale.  
Temi di ricerca: storia ebraica contemporanea, storia di genere, storia dei profughi ebrei 
svizzeri, storia dell’arruolamento nelle colonie, storia del Medio Oriente. 
 
 
Keywords: Palestinian Auxiliary Territorial Services, Brigata Ebraica, Mandato 
Palestinese.

 
16 Altri topoi che ritornano con continuità nella percezione da parte dei soldati della Brigata Ebraica, 
e dell’opinione pubblica, sulle PATS hanno a che vedere con un senso di protezione patriarcale, o 
di un giudizio dubbio sulla loro moralità.  



ATTI CONVEGNO 

 
 

88 

  La visione della Shoah nel pontificato di Pio XII  
 nel secondo dopoguerra (1945-1958) 

di Chiara Solazzo 
 

 
In occasione della IV Settimana internazionale di studi sull’ebraismo italiano, 
organizzata dalla Fondazione CDEC e dedicata al confronto tra la nuova 
generazione di studiosi sulle figure e le forme dell’esperienza ebraica in Italia negli 
ultimi due secoli, ho avuto il piacere di presentare il mio progetto di dottorato. 
Nel mio intervento ho illustrato gli obiettivi e le linee principali della ricerca, che 
si propone di indagare se, e in quale forma, Pio XII abbia elaborato una riflessione 
sulla Shoah, concentrandosi sul periodo compreso tra il 1945 e il 1958, cioè gli anni 
immediatamente successivi alla fine della Seconda guerra mondiale e fino alla 
morte del pontefice. 
Attraverso l’analisi delle fonti vaticane e della documentazione coeva, il progetto 
mira a ricostruire l’evoluzione del pensiero e delle prese di posizione di Pio XII in 
relazione allo sterminio del popolo ebraico, avvenuto durante la Seconda guerra 
mondiale. 
L’indagine si concentra sul magistero pubblico del pontefice, in particolare discorsi 
e radiomessaggi considerati non solo nel loro contenuto finale, ma anche, e 
soprattutto, nella loro fase redazionale. Risulta dunque fondamentale lo studio dei 
processi di elaborazione dei testi, condotto attraverso l’analisi delle diverse minute 
e versioni preparatorie dei discorsi conservate presso l’Archivio Apostolico 
Vaticano1. 
Oltre all’analisi delle fonti vaticane, una fase del lavoro ha riguardato lo spoglio 
della stampa cattolica, principalmente l’Osservatore Romano negli anni compresi 
tra il 1945 e il 1958. I risultati ottenuti hanno in larga misura confermato le ipotesi 
formulate in partenza, consolidando una delle principali linee interpretative del 
mio studio. 

 
1 Una descrizione approfondita della storia degli scritti di Pio XII cfr. Giovanni Coco, Gli scritti di 
Pio XII ed il Radiomessaggio del Natale 1942, in “Rivista di storia della Chiesa in Italia”, Gennaio-
Giugno 2020, vol. 74, pp. 217-241: id., Le “carte” di Pio XII oltre il mito, Eugenio Pacelli nelle sue 
carte personali. Cenni storici e Inventario, Città del Vaticano, 2023.  



 
 Chiara Solazzo 

 

 
 

89 

Ciò che emerge, infatti, è l’assenza di un dibattito realmente strutturato sulla 
Shoah all’interno della pubblicistica cattolica del dopoguerra: sebbene non 
manchino riferimenti all’argomento, questi appaiono frammentari e privi di 
un’elaborazione sistematica. L’assenza di una riflessione organica è un dato già 
messo in luce dalla produzione storiografica, che conferma la difficoltà del mondo 
cattolico e del mondo laico di elaborare una riflessione organica sullo sterminio del 
popolo ebraico2. 
L’analisi della stampa ha offerto inoltre uno spaccato significativo della 
dimensione pubblica del mondo cattolico, contribuendo a contestualizzare eventi 
e dinamiche rilevanti per la Chiesa nel periodo considerato. D’altro canto, per ciò 
che concerne il magistero pubblico, dopo aver individuato e analizzato i discorsi, 
che contengono dei riferimenti pubblici alla questione (in particolare le 
Allocuzioni e i Radiomessaggi) la ricerca archivistica ha reso possibile la 
ricostruzione della loro fase redazionale, consentendo di mettere in luce modifiche, 
omissioni e scelte lessicali. 
È stata elaborata una sinossi comparativa dei discorsi, finalizzata a mettere a 
confronto i testi dei messaggi pubblici con le rispettive versioni redazionali 
precedenti. L’analisi ha preso in esame in particolare le minute, seguendo il 
percorso di redazione a partire dalla versione più datata fino a quella destinata alla 
pubblicazione. In questa sede si propone una descrizione più approfondita di 
alcuni passaggi del lavoro di ricerca, che costituiranno il nucleo centrale della 
trattazione: la fase redazionale dei testi risulta infatti articolata in diversi momenti: 
una prima stesura e successivamente delle revisioni. Il discorso e il radiomessaggio 

 
2 Per la descrizione della posizione della Shoah e la Stampa cattolica tra gli altri si veda: Filippo 
Focardi, “La percezione della Shoah in Italia nell’immediato dopoguerra: 1945-1947”, in Marcello 
Flores, Simon Levis Sullam, Marie-Anne Matard-Bonucci e Enzo Traverso (a cura di), Storia della 
Shoah in Italia. Vicende, memorie, rappresentazioni, vol. 2, UTET 2010, pp. 10-35; Un articolo che 
racconta della posizione dell’Osservatore romano nel biennio 1945-1947: Manuela Consonni, “The 
Church and the Memory of the Shoah”, in Centro Primo Levi Online Monthly, 
https://primolevicenter.org/printed-matter/the-church-and-the-memory-of-the-shoah/, (ultimo 
accesso: 12 novembre 2025); per un focus sulla Civiltà Cattolica, negli anni dopo la guerra cfr. Elena 
Mazzini, L’antiebraismo cattolico dopo la Shoah. Tradizioni e culture nell’Italia del secondo 
dopoguerra (1945-1947), Viella, 2012, pp. 58-74; Susan Zuccotti, L’Osservatore Romano, and The 
Holocaust, 1939-1945, in “Holocaust and Genocide Studies”, n. 2, 2003, pp. 249-277. 

https://primolevicenter.org/printed-matter/the-church-and-the-memory-of-the-shoah/


ATTI CONVEGNO 

 
 

90 

costituiscono strumenti centrali del magistero di Pio XII3, e l’analisi filologica di 
questi documenti si rivela quindi fondamentale per ricostruire il processo di 
elaborazione e individuare le scelte operate in fase redazionale: ciò che viene 
mantenuto, ciò che viene espunto, così come le trasformazioni lessicali o 
concettuali introdotte nella versione definitiva. 
Il linguaggio di Pio XII si caratterizza per una costante cautela espressiva: in questo 
contesto, alcune modifiche risultano prevedibili e funzionali alla strategia 
comunicativa del pontefice, mentre altre appaiono meno scontate e, proprio per 
questo, particolarmente significative dal punto di vista interpretativo. 
L’analisi dei testi evidenzia come i temi più strettamente connessi alla domanda di 
ricerca si concentrino prevalentemente nel quinquennio 1945-1950. Sulla base dei 
documenti esaminati, emerge una presenza limitata di riferimenti diretti alla 
Shoah nel magistero pubblico di Pio XII, fatta eccezione per alcuni passaggi che 
seguono schemi argomentativi ricorrenti e adottano un linguaggio piuttosto 
generico. 
In questa fase del lavoro, il termine “generico” è impiegato per indicare il modo in 
cui Pio XII tende a ricondurre l’antisemitismo all’interno della più ampia categoria 
dell’odio per ragioni di razza, categoria che, nella sua stessa narrazione, la Chiesa 
avrebbe già condannato con l’enciclica Mit brennender Sorge. Tale impostazione 
sembra suggerire una visione secondo la quale tale condanna risulterebbe 
sufficiente, senza che venga tematizzata in modo esplicito la responsabilità storica 
legata all’antisemitismo. Si tratta di un elemento che, pur emergendo dall’analisi 
fin qui condotta, sarà oggetto di una riflessione più articolata nelle considerazioni 
conclusive. I termini impiegati da Pio XII riflettono una rappresentazione della 
catastrofe ebraica come una delle tante conseguenze del nazismo e della guerra. La 
narrazione papale trasmette, attraverso la scelta delle parole, una certa distanza 
rispetto all’evento: il nazismo viene interpretato come prodotto della modernità, 
da cui la Chiesa si distingue nettamente, rivendicando anche nei momenti più 
critici di aver fatto tutto ciò che era nelle sue possibilità. In questo senso si colloca 

 
3 Sulla storia e l’utilizzo dello strumento della Radio, in particolare la Radio Vaticana cfr. Raffaella 
Perin, The Popes On Air: The History of Vatican Radio from Its Origins to World War II, 
Fordham University Press, 2024; Id., La Radio del papa. Propaganda e diplomazia nella Seconda 
guerra mondiale, il Mulino, 2017. Si veda anche sull’importanza del magistero di Pio XII tra gli 
altri, Philippe Chenaux, Pio XII. Diplomate et Pasteur, les Editions du Cerf, 2003. 



 
 Chiara Solazzo 

 

 
 

91 

l’affermazione: “Niuno potrebbe rimproverare la Chiesa”4, che sintetizza una 
posizione difensiva e allo stesso tempo riaffermativa, in cui ripercorrendo e 
ricordando dei momenti storici del “durante la guerra” volesse significare una 
forma di incomprensione dall’esterno della sua parola. 
Tale considerazione si inserisce in una più ampia riflessione sulla posizione assunta 
da Pio XII in merito alla Shoah, la cui valutazione richiede una necessaria prudenza 
interpretativa. Questa impostazione risulta utile anche per orientare l’analisi dei 
discorsi di Pio XII, i quali costituiscono uno strumento prezioso per la 
comprensione del suo pensiero. 
Lo stesso Pio XII ha più volte sottolineato il ruolo del messaggio pubblico come 
mezzo di comunicazione, anche durante il secondo conflitto mondiale, per 
denunciare, seppur in termini generali, i crimini perpetrati dal regime nazista. Tale 
indicazione si è dimostrata determinante anche nell’elaborazione di un approccio 
metodologico allo studio dei discorsi. Pur essendo stati pronunciati in contesti 
diversi, i discorsi mostrano una coerenza evolutiva che la ricerca ritiene necessario 
considerare come elemento prioritario, in luogo di una lettura frammentaria dei 
singoli episodi. L’approccio adottato, dunque, non consiste nel considerare i 
discorsi come elementi isolati, bensì nell’interpretarli secondo una logica di 
concatenazione e continuità. Tale forma interpretativa si rivela particolarmente 
significativa per l’analisi dei discorsi pronunciati tra il 1945 e il 1950, periodo in cui 
si osserva una progressiva strutturazione tematica e argomentativa. Parallelamente, 
la costante evoluzione dello status quaestionis5, sostenuta da una letteratura 
scientifica sempre più ricca e aggiornata, in alcuni casi impone una continua 
rivisitazione del quadro interpretativo complessivo. 

 
4 Cfr. Discorsi e Radiomessaggi di sua Santità Pio XII, vol. VII, Vita e Pensiero, 1946, p. 71. 
5 Tra le numerose e recenti pubblicazioni: Kim Christiaens, Jan De Volder, Sam Kuijken e Dries 
Vanysacker (a cura di), Pius XII and The Low Countries, Brepols, 2025; Giovanni Coco, Un 
mosaico di silenzi. Pio XII e la questione ebraica, Mondadori, 2025; Cesare Catananti, L’Italia 
Vaticana. L’egemonia della Chiesa di Pio XII sulla Repubblica, San Paolo, 2025; Nina 
Valbousquet, Les âmes tièdes. Le Vatican face à la Shoah, La Découverte, 2024; Nina Valbousquet 
(a cura di), Le Vatican, l’Église catholique et la Shoah. Renouveau historiographique autour des 
archives Pie XII, numero monografico di “Revue d’Histoire de la Shoah”, n. 218, ottobre 2023; 
Andrea Riccardi, La guerra del silenzio, Pio XII il nazismo, gli ebrei, Laterza, 2022; Dario E. Viganò 
(a cura di) , Papi e media. Redazione e ricezione dei documenti di Pio XI e Pio XII su cinema, radio 
e tv, il Mulino, 2023; Matteo Luigi Napolitano, Il secolo di Pio XII. Momenti di storia diplomatica 
vaticana del Novecento, Milano, 2023.  



ATTI CONVEGNO 

 
 

92 

__________________ 
 
Chiara Solazzo Dottore di ricerca Drest XXVIII Ciclo, UniMoRe. Membro della 
Fondazione per le Scienze Religiose Giovanni XXIII. 
 
 
Keywords: Pio XII, Shoah, Discorsi, Antisemitismo, Riflessione.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

93 

 La Terra Santa contesa:  
 la Santa Sede e lo Stato d’Israele (1947-1957) 

di Angela Cimino 

 
Quello del riconoscimento dello Stato d’Israele è il grande fatto al cuore 
dei rapporti tra ebraismo e cattolicesimo lungo tutto il Novecento. Il 
problema ha radici complesse, religiose e politiche, in un intreccio unico 
rispetto ad altri mondi confessionali1.  

 
L’aspirazione del sionismo politico di fondare uno Stato ebraico in Terra Santa 
aveva preoccupato la Santa Sede fin dagli inizi del XX secolo2. Il Vaticano non 
poteva accettare il ritorno del popolo ebraico alla Terra dei Padri per ragioni 
principalmente teologiche: la chiesa cattolica — che riteneva di essere il verus Israel 
— considerava la condizione diasporica del popolo ebraico come una punizione 
divina per la responsabilità attribuita agli ebrei dell’uccisione di Gesù, che avevano 
rifiutato di riconoscere come messia. A questi pregiudizi teologici si affiancava 
anche la preoccupazione per il futuro dei luoghi santi e delle comunità cattoliche 
in Terra Santa, qualora vi fosse sorto uno Stato ebraico3.  
L’aspirazione sionista si realizzò il 14 maggio 1948 con la fondazione dello Stato 
d’Israele. La Santa Sede non riconobbe il nuovo Stato ed evitò di stabilire relazioni 
diplomatiche con esso fino agli anni ’90, quando nel 1993 venne firmato l’Accordo 
fondamentale tra i due Stati e, nel 1994, furono ufficialmente instaurate le relazioni 
diplomatiche bilaterali. 
 
 
 
 
 

 
1 Andrea Riccardi, Le politiche della chiesa, San Paolo, 1997, p. 123. 
2 In questo contributo, l’espressione “Terra Santa” identifica il territorio considerato sacro dai 
cristiani in quanto luogo in cui Gesù è nato, ha vissuto, ha svolto il suo ministero, è stato crocifisso 
ed è risorto. 
3 Sul punto di vista della Santa Sede riguardo al sionismo politico, si veda Sergio I. Minerbi, 
HaVatican, Erez haChadosh vehaZionot (1985-1925), Yad Izchak Ben Zvi, 1985, pp. 212-233.  



Angela Cimino 
 

 
 

94 

Obiettivi della ricerca 
 
La mia ricerca intende analizzare l’atteggiamento della Santa Sede nei confronti 
della possibile creazione di uno Stato ebraico in Terra Santa e, successivamente, 
della sua effettiva nascita nell’immediato secondo dopoguerra, durante il 
pontificato di Pio XII (1939-1958). Nello specifico, il periodo d’interesse del mio 
studio parte dal 1947, anno in cui il governo britannico annunciò l’intenzione di 
porre fine al proprio mandato sulla Palestina e di affidare la questione alle Nazioni 
Unite. Il 29 novembre dello stesso anno, l’Assemblea Generale delle Nazioni Unite 
approvò la Risoluzione 181 (II), che prevedeva la divisione del territorio palestinese 
in due Stati — uno ebraico e uno arabo — e l’internazionalizzazione della città di 
Gerusalemme. Al fine di comprendere la posizione della Santa Sede nei confronti 
della fondazione dello Stato d’Israele, si ritiene dunque necessario partire 
dall’analisi della sua reazione all’annuncio del ritiro della potenza mandataria dalla 
Palestina, verificare se e in che modo abbia influenzato il lavoro delle Nazioni 
Unite nel 1947 e chiarire la sua opinione riguardo alla partizione del territorio4. 
Il periodo analizzato si estende fino al 1957, anno in cui ebbe luogo l’ultima 
missione in Vaticano di un rappresentante israeliano — il diplomatico Maurice 
Fischer (1903-1965) — durante il pontificato di Pio XII. 
 
 
Stato degli studi  
 
La ricerca si inserisce nel filone di studi sul pontificato di Pio XII, che per decenni 
è stato oggetto di ampio interesse storiografico sia per il contesto storico in cui si 
colloca, sia per le numerose critiche che gli sono state rivolte. Durante la Seconda 
guerra mondiale e negli anni immediatamente successivi, alla Santa Sede fu 
ripetutamente richiesto di chiarire con un atto pubblico e ufficiale il proprio 
atteggiamento e le proprie azioni durante la Shoah. Tale richiesta non venne 

 
4 Sul tema dell’atteggiamento della Santa Sede nei confronti dei lavori della United Nations Special 
Committee on Palestine (UNSCOP) ho già pubblicato un contributo intitolato “The Partition of 
the Holy Land and Internationalization of the Holy City: The Vatican’s View of UNSCOP’s work 
in 1947”, in Roberto Regoli, Paolo Valvo e Nicholas Joseph Doublet (a cura di) in Vatican 
Diplomacy and the Shaping of the West during the Pontificate of Pius XII, Edizioni Studium, 
2025, pp. 255-271.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

95 

accolta e ciò contribuì ad alimentare polemiche e critiche sul suo operato. Queste 
ricevettero poi un nuovo e vigoroso impulso negli anni Sessanta, in particolare in 
seguito alla messa in scena, a Berlino il 20 febbraio 1963, dell’opera teatrale Der 
Stellvertreter di Rolf Hochhuth, incentrata sui silenzi di Pio XII durante il 
secondo conflitto mondiale5. Nello stesso periodo, la Santa Sede si aprì al dialogo 
religioso con l’ebraismo nel corso del Concilio Vaticano II (1962-1965), soprattutto 
con la dichiarazione conciliare Nostra aetate6. In questi anni divenne dunque 
sempre più condivisa l’idea che l’accesso ai documenti vaticani del pontificato 
pacelliano avrebbe consentito una più corretta interpretazione delle questioni 
riguardanti Pio XII e il suo operato. Aumentarono così le richieste per l’apertura 
degli archivi vaticani relativi al pontificato pacelliano, fino a indurre Paolo VI 
(1963-1978) a prendere l’importante decisione di autorizzare la pubblicazione degli 
Actes et Documents du Saint Siège relatifs à la Seconde Guerre Mondiale, che 
resero disponibili agli studiosi una parte consistente dei documenti vaticani relativi 
al secondo conflitto mondiale7. Gli anni Sessanta e Settanta furono quindi 
caratterizzati dalla pubblicazione di numerosi studi riguardanti questo periodo del 
pontificato di Pio XII. 
Solo nei decenni successivi l’attenzione si spostò sul secondo dopoguerra e su altre 
tematiche legate al pontificato pacelliano8. Tra queste, crebbe l’interesse per la 
posizione della Santa Sede nei confronti del movimento sionista prima della 
fondazione dello Stato d’Israele e per le relazioni tra la Santa Sede e il nuovo Stato9. 
Quest’ultima tematica conobbe un picco di attenzione tra la fine degli anni 
Ottanta e l’inizio degli anni Novanta, quando venne pubblicata la maggior parte 

 
5 Alessandro Angelo Persico, Il caso Pio XII. Mezzo secolo di dibattito su Eugenio Pacelli, Guerini 
e associati, 2008, p. 89. 
6 Giovanni Miccoli, Due nodi: la libertà religiosa e le relazioni con gli ebrei, in Giuseppe Alberigo 
e Alberto Melloni (a cura di), Storia del Concilio Vaticano II. Vol. 4: La chiesa come comunione. 
Il terzo periodo e la terza intersessione, il Mulino, 1999, pp. 119-219. 
7 Pierre Blet, Robert A. Graham, Angelo Martini e Burkhart Schneider (a cura di) Actes et 
Documents du Saint Siège relatifs a la Seconde Guerre Mondiale, Libreria Editrice Vaticana, 1965-
1981.  
8 Persico, Il caso Pio XII, pp. 115 e 214-215. 
9 Si segnala, tra gli altri, lo studio di Minerbi, HaVatican, Erez haChadosh vehaZionot (1985-1925). 
Per uno stato dell’arte sugli studi riguardanti tali tematiche, si veda Paolo Zanini, La Santa Sede di 
fronte alla nascita dello Stato d’Israele (1947-1951), in “Annali della Fondazione Ugo la Malfa”, vol. 
34, 2019, pp. 219-242; pp. 219-222.  



Angela Cimino 
 

 
 

96 

degli studi dedicati all’argomento10. Tale intensificazione può essere spiegata 
considerando la crescente rilevanza attribuita alle relazioni israelo-vaticane nei 
dibattiti pubblici e politici internazionali a cavallo tra i due decenni. 
Parallelamente, e soprattutto nei decenni successivi, la ricerca iniziò a collocare tali 
relazioni in contesti più ampi, come la politica mediorientale vaticana, la posizione 
della Santa Sede di fronte alla cosiddetta “questione della Palestina”, al conflitto 
arabo-israeliano e israelo-palestinese11. Agli inizi del XXI secolo furono pubblicati 
studi che analizzavano queste relazioni sia dal punto di vista delle istituzioni 
cattoliche presenti in Terra Santa, sia da quello dello Stato d’Israele12. Dalla 
seconda decade del XXI secolo si è tornati a esaminare più direttamente i rapporti 
fra i due Stati13. 
La maggior parte delle ricerche condotte negli ultimi decenni si è basata 
prevalentemente sugli archivi diplomatici inglesi, francesi, americani e israeliani, 
cui si aggiungono le principali testate giornalistiche cattoliche, come L’Osservatore 
Romano e La Civiltà Cattolica. 
Le fonti vaticane del pontificato pacelliano non sono state analizzate negli studi 
pubblicati negli scorsi decenni poiché sono state rese consultabili solo a partire dal 
marzo 2020. L’apertura degli archivi pacelliani è stata accompagnata da una forte 
attenzione mediatica e da un rinnovato interesse per l’atteggiamento della Santa 

 
10 Meir Mendes, Le Vatican et Israël, Les editions du Cerf, 1990; Silvio Ferrari, Vaticano e Israele. 
Dal Secondo Conflitto mondiale alla Guerra del Golfo, Sansoni, 1991; André Chaoraqui, La 
reconnaissance. Le Saint-Siège, les Juifs et Israel, Laffont, 1992.  
11 Tra cui: George E. Irani, The Papacy and the Middle East: The Role of the Holy See in the Arab-
Israeli Conflict, 1962-1984, University of Notre Dame Press, 1986; Andrej Kreutz, Vatican Policy 
on the Palestinian-Israeli Conflict: The Struggle for the Holy Land, Greenwood, 1990; Livia 
Rokach, The Catholic Church and the Question of Palestine, Saqi Books, 1987; Gérald Arboit, La 
Saint-Siège et le nouvel ordre au Moyen-Orient. De la guerre du Golfe à la reconnaissance 
diplomatique d'Israel, L’Harmattan, 1996; Ulrike Koltermann, Päpste und Palästina. Die 
Nahostpolitik des Vatikans von 1947 bis 1997, Aschendorff Verlag, 2001; Agathe Mayeres-
Rebernik, Le Saint-Siège face à la “question de la Palestine” : De la déclaration Balfour à la création 
de l'État d'Israël, Champion, 2015. 
12 Ne sono degli esempi Andrea Giovannelli, La Santa Sede e la Palestina. La Custodia di Terra 
Santa tra la fine dell’impero ottomano e la guerra dei sei giorni, Studium, 2000; Uri Bialer, Cross 
on the Star of David: The Christian World in Israel’s Foreign Policy, 1948-1967, Indiana University 
Press, 2005.  
13 Come ad esempio: Nathan Ben-Horin, HaIachasim bein Israel leVatican beSebach haTeologhia 
vehaMediniot, Carmel Publishing House, 2017; Paolo Zanini, La Santa Sede di fronte alla nascita 
dello Stato d’Israele (1947-1951).  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

97 

Sede durante il secondo conflitto mondiale. Accanto a questo, sia singoli studiosi 
e studiose sia gruppi di ricerca hanno rivolto il loro interesse anche ad altre 
tematiche, comprese quelle relative al periodo del secondo dopoguerra. 
Quest’ultimo è in particolare oggetto di studio del gruppo di ricerca The Global 
Pontificate of Pius XII: Catholicism in a Divided World (1945-1958), nell’ambito 
del quale si inserisce la mia ricerca14. 
Il mio lavoro è dunque tra i primi a integrare le fonti vaticane rese da poco 
accessibili, e ciò costituisce il suo principale contributo innovativo15. La loro analisi 
permette infatti di far luce sul punto di vista della Santa Sede e di esaminare i 
dibattiti interni alle diverse congregazioni vaticane riguardanti il sionismo, la 
nascita dello Stato d’Israele e la possibilità di stabilire relazioni diplomatiche con 
esso all’indomani della Shoah.  
 
 
Metodologia e fonti  
 
La ricerca si basa prevalentemente sull’analisi delle fonti degli archivi vaticani 
relativi al pontificato di Pio XII, in particolare dell’Archivio Apostolico Vaticano, 
dell’Archivio Storico della Segreteria di Stato – Sezione per i Rapporti con gli Stati 
e dell’Archivio della Congregazione per le Chiese Orientali. Queste fonti 
permettono di ricostruire non solo la corrispondenza interna tra la Segreteria di 
Stato, l’allora Congregazione per la Chiesa Orientale e la Delegazione Apostolica 
di Palestina, Transgiordania e Cipro; ma anche il carteggio tra tali istituzioni e altre 
realtà cattoliche locali, come il Patriarcato Latino di Gerusalemme e la Custodia di 
Terra Santa. 
La ricerca mette inoltre a confronto la prospettiva vaticana con i documenti degli 
Archivi di Stato israeliani, al fine di comprendere le strategie messe in atto dallo 

 
14 Per maggiori informazioni sul gruppo di ricerca, si veda https://piusxii.hypotheses.org (ultimo 
accesso: 17 novembre 2025).  
15 Dall’apertura degli archivi vaticani relativi al pontificato di Pio XII, sono stati pubblicati alcuni 
studi che analizzano la posizione della Santa Sede nei confronti dello Stato d’Israele nel contesto di 
tematiche più ampie: Maria Chiara Rioli, A Liminal Church: Refugees, Conversions and the Latin 
Diocese of Jerusalem, 1946-1956, Brill, 2020; Andrian Ciani, Contesting Zion: The Vatican, 
American Catholics, and the Partition of Palestine, McGill-Queen’s University Press, 2025.  

https://piusxii.hypotheses.org/


Angela Cimino 
 

 
 

98 

Stato d’Israele per influenzare positivamente il punto di vista della Santa Sede nei 
suoi confronti, negli anni immediatamente successivi alla sua fondazione.  
 
 
Conclusioni 
 
Attraverso l’analisi della posizione della Santa Sede riguardo allo Stato d’Israele, la 
ricerca offre una nuova prospettiva sulla politica vaticana nel secondo dopoguerra. 
Essa mira ad andare oltre l’ambito della storia della Chiesa, mettendo in relazione 
le questioni religiose con i più ampi problemi politici della decolonizzazione, 
dell’internazionalismo e della memoria del genocidio. In questo modo, la ricerca 
ha l’intento di mettere in discussione la tradizionale narrativa della neutralità della 
Santa Sede facendo emergere le complesse dinamiche e discussioni interne che 
hanno orientato le decisioni vaticane. 
 
 
______________ 
 
Angela Cimino Dottoranda, Ludwig-Maximilians-Universität di Monaco di Baviera e 
Deutsches Historisches Institut di Roma. Membro del gruppo di ricerca transnazionale 
The Global Pontificate of Pius XII: Catholicism in a Divided World (1945-1958). 
Temi di ricerca: relazioni tra Santa Sede e Stato d’Israele, diplomazia vaticana, relazioni 
ebraico-cattoliche, storia della Chiesa, le comunità cattoliche in Medio Oriente. 
 
 
Keywords: Santa Sede, Stato d’Israele, Secondo dopoguerra, Diplomazia vaticana, Pio 
XII, Relazioni ebraico-cattoliche.



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

99 

La DDR immaginata.  
Jurek Becker e le metafore di una Germania divisa 

di Federica Schiaffino 
 

 
Biografia 
 
Nella sua ultima intervista Jurek Becker dichiarò che nella sua vita era stato uno 
straniero, ma anche un ebreo e un sopravvissuto, un socialista, un dissidente, un 
tedesco dell’Est, poi un berlinese dell’Ovest e, infine, dopo la riunificazione 
tedesca, un tedesco1. La sua vicenda, così come la sua attività letteraria, può essere 
letta sotto il segno di un costante sovrapporsi di diverse identità, alcune accolte, 
altre negate.  
Jurek Becker nacque a Łódź, nel 1937, i suoi genitori erano ebrei di ceto medio 
borghese non praticanti. La distanza dall’identità ebraica era tale che più tardi suo 
padre gli avrebbe detto: “Se non fosse stato per l’antisemitismo, credi che mi sarei 
sentito ebreo anche solo per un secondo?”2.  
Jurek non aveva ancora compiuto due anni quando scoppiò la Seconda guerra 
mondiale e la Polonia si trasformò in una rete di ghetti e campi di concentramento. 
Con i genitori rimase nel ghetto fino al 1944, quando il padre Max fu deportato ad 
Auschwitz poiché scoperto in possesso di una radio. Jurek e la madre Chana 
furono quindi internati a Ravensbrück e poi, nel maggio del 1945, trasferiti a 
Sachsenhausen, un campo nei pressi di Berlino ormai convertito in ospedale dai 
sovietici. Qui Chana morì di tubercolosi, dopo aver lottato fino all’ultimo per 
garantire la sopravvivenza del figlio.  
Max, sopravvissuto al lager, ritrovò Jurek in una tenda dell’ospedale, ridotto in 
condizioni disperate e quasi irriconoscibile. Lo portò con sé a Berlino Est e i due si 
stabilirono a poche fermate dall’ex campo di concentramento, scelta che il Jurek 

 
1 Sander L. Gilman, Jurek Becker. A life in five worlds, The University of Chicago Press, 2003, p. 
228. 
2 Jurek Becker, “Mein Judentum”, in Hans J. Schultz (a cura di), Mein Judentum, Deutscher 
Taschenbuch, 1987, pp. 10-18, p. 12. 



Federica Schiaffino 
 

 
 

100 

adulto avrebbe definito “la più esotica possibile”3, mentre Max gli ricordava che 
erano stati gli antisemiti tedeschi e non polacchi a perdere la guerra4. 
La questione linguistica è centrale nella vita e nell’attività letteraria di Becker. I 
genitori parlavano yiddish, ma in famiglia con lui usavano il polacco, segno di 
modernità e laicità. A soli sei anni, deportato in un campo di concentramento, 
imparò la Lagersprache, un tedesco deformato e mescolato alle lingue dei 
prigionieri, indispensabile per sopravvivere. Termini come Alles alle (tutto finito), 
Antreten–Zählappell (formazione–appello) o Dalli-dalli (svelti) costituirono il 
suo primo incontro con il tedesco5.  
Dopo la guerra, il padre smise di parlargli in polacco e si rivolse a lui solo in tedesco, 
recidendo ogni legame con il passato. A otto anni, privo di un idioma proprio, 
Jurek visse un periodo di afasia forzata, finché lo studio del tedesco non gli restituì 
la possibilità di comunicare, sostituendo la lingua del lager con un tedesco 
percepito come più “nobile”. 
Da adulto dimenticò del tutto il polacco e, con esso, la sua infanzia: il ghetto, i 
campi, la madre, di cui conservava solo immagini oniriche. La sua opera letteraria 
cercò sempre di colmare quel vuoto, senza tuttavia riuscirvi mai. Per tutta la vita 
Becker sostenne di sentirsi come qualcuno che porta un pesante zaino sulle spalle, 
senza tuttavia conoscerne il contenuto6. 
In questa sede analizzeremo il suo primo romanzo, Jakob der Lügner7. Ci 
concentreremo sulla sua ricezione nelle due Germanie e su come la sua 
pubblicazione si intrecciò con le vicende personali di Jurek, rivelando uno spaccato 
di storia culturale della Guerra fredda.  
 
 
 
 
 

 
3 Jurek Becker, Mein Vater, die Deutschen und ich, in “Die Zeit”, 20 maggio 1994, p. 63. 
4 Becker, Mein Judentum, p. 12. 
5 Jurek Becker, Warnung vor dem Schriftsteller. Drei Vorlesungen in Frankfurt, Suhrkamp, 1990, 
p. 10. 
6 Thomas C. Fox, In the shadow of the Holocaust. Jewish-communist writers in East Germany, 
Camden House, 2022, p. 174. 
7 Jurek Becker, Jakob der Lügner, Aufbau, 1969. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

101 

1969 Jakob der Lügner  
 
Ambientato in un ghetto ebraico della Polonia occupata, il romanzo narra la storia 
di Jakob Heym, un uomo comune che per caso ascolta alla radio tedesca una 
notizia sull’avanzata dell’Armata Rossa. Sebbene nel ghetto sia proibito possedere 
una radio, Jakob finge di averne una e comincia a inventare quotidianamente 
notizie incoraggianti per ridare speranza ai compagni. Le sue parole restituiscono 
fiducia e la capacità di immaginare un futuro, ma il ruolo di portatore di speranza 
lo opprime: più volte cerca di sottrarsi a questo compito, arrivando persino a 
dichiarare che la radio si è rotta. Costretto dall’arrivo di un tecnico radiofonico nel 
ghetto a continuare la finzione, Jakob rimane così intrappolato in un’impresa 
gravosa, sempre sospeso sul rischio della pena capitale.  
Il libro è frutto dell’immaginazione di un autore che ha sempre dichiarato di non 
conservare quasi alcun ricordo del ghetto. “Non ricordo nulla […] e tuttavia ho 
scritto storie sui ghetti come se fossi un esperto. Forse ho pensato che, se avessi 
scritto abbastanza a lungo, i ricordi sarebbero poi arrivati”8, ammetteva Becker. La 
sua scrittura si configurava così come un esercizio di ricerca interiore, un tentativo 
di recupero di una memoria che era ormai svanita. 
Il romanzo ottenne un successo straordinario e fu celebrato in entrambe le 
Germanie come un capolavoro della memorialistica ebraica. Questo dettaglio è di 
particolare interesse perché l’autore non si identificò mai con la tradizione 
giudaica, che considerava invece un accidente biografico. Becker sposava infatti la 
definizione ufficiale della DDR, riducendo l’ebraismo a mera appartenenza 
religiosa, e riteneva che a definire un ebreo fosse soprattutto lo sguardo esterno. In 
Mein Judentum lamentava di essere stato troppo spesso classificato come ebreo 
senza averlo scelto: “Mi sembra come un’occupazione, un debito da pagare di cui 
non mi sono mai assunto la responsabilità”9. 
Ciononostante la sua scrittura, seppur priva di riferimenti espliciti alla cultura 
ebraica, fu subito percepita come erede della novellistica yiddish, tanto che molti 

 
8 David Rock, “»Wie ich ein Deutscher wurde«. Sprachlosigkeit, Sprache, und Identität bei Jurek 
Becker”, in Colin Riordan (a cura di), Jurek Becker, Cardiff University of Wales Press, 1998, pp. 24-
44, p. 34. 
9 Becker, Mein Judentum, p. 14. 



Federica Schiaffino 
 

 
 

102 

vi colsero l’eco di Sholem Aleichem — che Becker sostenne di non aver mai letto10. 
Secondo Peter Schneider, scrittore della Germania occidentale, Becker aveva 
restituito alla letteratura tedesca tratti perduti con lo sterminio ebraico: “una 
leggerezza, un’arguzia malinconica, un’acutezza intellettuale e una meravigliosa 
sentimentalità senza sforzo”11, tutte caratteristiche che Schneider considerava 
tipicamente ebraiche. 
Il carattere innovativo del romanzo stava anche nell’aver trattato la tematica 
dell’Olocausto con ironia, si trattava di una scelta narrativa inusuale e trasgressiva, 
se considerata alla luce del panorama letterario coevo nel genere della 
memorialistica ebraica. Autori come Elie Wiesel ritenevano la letteratura inadatta 
a rappresentare l’atrocità della Shoah, affidando il racconto alla sobria e non 
adornata testimonianza dell’indicibile12. Altri, come Primo Levi, predilessero una 
scrittura asettica, scientifica, quasi anatomica per narrare l’orrore13. Becker, invece, 
scelse di scrivere una commedia del dramma, rendendo Jakob un eroe tragicomico 
e rifiutando la nozione di silenzio e impronunciabilità dell’Olocausto. 
 
 
La lettura di Becker tra le due Germanie 
 
Nella Germania orientale Jakob der Lügner, sebbene si discostasse dai canoni della 
narrativa tradizionale, fu complessivamente celebrato come esempio riuscito di 
letteratura socialista. Il protagonista, Jakob, fu accolto come un eroe Volk e la 
rivisitazione dei modelli della letteratura antifascista della DDR fu apprezzata e 
premiata14. Nella Repubblica Federale la critica tendeva a trascurare la vocazione 
antifascista dell’opera, concentrandosi piuttosto su elementi che potevano 
suggerire un’indole dissidente nei confronti del regime della Repubblica 
Democratica Tedesca. Tale lettura fu rafforzata dalla decisione di Becker di 
trasferirsi a Berlino Ovest nel 1977. 

 
10 Fox, In the shadow of the Holocaust. Jewish-communist writers in East Germany, p. 154. 
11 David Rock, Jurek Becker. A Jew Who Became a German, Bloomsbury, 2000, p. 155. 
12 Elie Wiesel, La nuit, Éditions de Minuit, 1958. 
13 Primo Levi, Se questo è un uomo, De Silva, 1947. 
14 Nel 1971 Becker vinse l’Heinrich-Mann-Preis, un importante premio letterario istituito dalla 
Accademia delle Arti della DDR e nel 1975 vinse il Nationalpreis der DDR. 



 ATTI CONVEGNO 
 

 
 

103 

Anche il suo romanzo successivo, Irreführung der Behörden (1973), fu interpretato 
in Occidente come critica alla vita culturale e al controllo burocratico nella DDR, 
rafforzando l’idea di una dimensione critico-politica della produzione letteraria di 
Becker. Tuttavia, se si lascia da parte l’immagine pubblica dell’autore e si 
considerano invece le sue riflessioni private, emerge un quadro più complesso. A 
partire dalla Primavera di Praga, Becker sviluppò una crescente insofferenza verso 
il regime socialista, arrivando a definire la DDR un “gigantesco ghetto”15. Come gli 
abitanti dei ghetti erano isolati e divorati dalla fame di notizie, così i cittadini della 
Germania Est vivevano confinati in un mondo sigillato, immersi in 
un’informazione controllata e distorta. 
Nel ghetto, l’unico spiraglio verso l’esterno era rappresentato dalla radio 
immaginaria di Jakob, strumento di speranza e resistenza simbolica. Allo stesso 
modo, nella DDR, la ricezione dei media occidentali costituiva un flebile ma vitale 
contatto con il mondo esterno, consentendo una parziale rottura della narrazione 
monolitica imposta dallo Stato-partito. Nonostante la plausibilità di questa lettura 
allegorica, che porterebbe facilmente a istituire un parallelismo tra i ghetti nazisti e 
il regime illiberale della DDR, Becker non si assunse mai la responsabilità di 
confermare pubblicamente questa interpretazione, né decise di incarnare il ruolo 
del dissidente. Come dichiarò: “Ero una persona molto impegnata nella DDR, ma 
non ho mai considerato i libri come un veicolo per trasmettere le mie opinioni al 
lettore”16. Così, pur diventando progressivamente critico verso il regime, conservò 
la libertà di un’autodefinizione sfuggente, rifiutando di ridurre la sua opera 
letteraria a propaganda o a grimaldello politico. 
 
 
Conclusioni 
 
La vicenda di Becker illustra la complessità del ruolo della letteratura nelle due 
Germanie: il romanzo Jakob der Lügner fu accolto nella DDR come modello di 
letteratura socialista, mentre in Occidente fu letto in chiave allegorica, per svelare 
una critica all’autoritarismo della DDR. Il trasferimento a Occidente di Becker 

 
15 Gilman, Jurek Becker. A life in five worlds, p. 86. 
16 Paul O’Doherty e Colin Riordan, “»Ich bezweifle, ob ich je DDR-Schriftsteller gewesen bin«. 
Gespräch mit Jurek Becker”, in Riordan (a cura di), Jurek Becker, pp. 12-23, p. 20. 



Federica Schiaffino 
 

 
 

104 

non fece altro che confermare agli occhi dei lettori l’indole dissidente dell’autore, 
che tuttavia rifiutò sempre una lettura politica della sua attività letteraria. La sua 
esperienza mette in luce la mobilità simbolica dei testi, la porosità dei confini 
ideologici e la natura ambigua della ricezione letteraria, in cui significati e funzioni 
di un’opera possono variare a seconda del contesto. Studiare figure sospese tra 
identità plurime consente di cogliere spazi di contatto e scambio, oltre i rigidi 
binarismi della Guerra fredda, offrendo uno sguardo più sfumato sulle 
intersezioni tra politica, cultura e memoria. In tal senso, l’opera di Becker mostra 
come la letteratura possa attraversare sistemi ideologici contrapposti, rivelando 
zone grigie e possibilità di contaminazioni oltre le narrazioni ufficiali. 
 

 

___________________ 
 
Federica Schiaffino Dottoranda, Scuola Normale Superiore di Pisa, progetto di 
dottorato: “Imaginary East”. L’immagine della DDR nella Germania Ovest 1965-1975. 
Temi di ricerca: storia contemporanea, storia dell’Europa centro-orientale, storia della 
Guerra fredda, storia della memoria della seconda guerra mondiale. 
 
 
Keywords: Jurek Becker, Guerra fredda, Germania divisa, Memoria della Shoah, 
Dissidenza.



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 

105 

 Le relazioni tra le Pantere Nere Israeliane e l’OLP.  
 Una storia di legami politici e individuali nell’incontro  

 tra mizrahim e palestinesi 

di Michael Hazan 

 
 
Ricostruire il legame tra le Pantere Nere Israeliane e alcuni movimenti palestinesi, 
in particolare l’Organizzazione per la Liberazione della Palestina (OLP), non è 
semplice da un punto di vista storico. La natura ideologica e politica del 
movimento mizrahi non era affatto lineare né unitaria e questo rende difficile il 
tentativo di proporre un’analisi coerente. I rapporti con gli abitanti palestinesi di 
Gerusalemme e, per via ufficiale, con personalità rilevanti dell’OLP ci furono e 
non sarebbe corretto trascurarli. Allo stesso tempo, è necessario soppesarne 
l’importanza con l’obiettivo di restituire una narrazione veritiera che non sia frutto 
di un’eccessiva idealizzazione. È possibile considerare due aspetti nel rapporto tra 
il movimento degli ebrei orientali e i palestinesi: in primo luogo, una relazione di 
carattere spontaneo che affondava le sue radici nella peculiarità della vita 
gerosolimitana; in secondo luogo, un legame di natura ufficiale che avvicinò alcuni 
membri della leadership delle Pantere e alcune figure istituzionali palestinesi in un 
periodo in cui il contatto tra le due popolazioni era illegale dal punto di vista 
giuridico oltre che malvisto da gran parte dell’opinione pubblica, sia israeliana sia 
palestinese. Questi due livelli differenti di rapporto reciproco corrispondevano 
anche a due momenti della storia del movimento delle Pantere Nere Israeliane. Se, 
da un lato, la connessione spontanea iniziò a emergere dopo il 1967 e si rinsaldò in 
alcuni casi nella fase “movimentista” (1971-1973), dall’altro lato, le relazioni di 
carattere ufficiale si verificarono successivamente e furono principalmente dovute 
all’iniziativa di alcuni esponenti del movimento che agivano a titolo personale.  
Prima di prestare attenzione alla distinzione tra questi due momenti, è 
fondamentale porre in rilievo la scollatura tra gran parte della popolazione mizrahi 
e le figure di spicco del movimento. Il rapporto con i palestinesi, del resto, metteva 
in evidenza la distanza che gradualmente si faceva più grande tra le Pantere e i 
mizrahim in Israele. Dopo il 1967, Israele era impegnata nell’annessione dei 
territori della Cisgiordania e nella costruzione dei primi insediamenti e la 



Michael Hazan 

 
 

106 

maggioranza degli ebrei orientali si rivolgeva verso altri orizzonti politici. È 
necessario fare questa considerazione perché, se è vero che fu presente un legame 
tra alcune Pantere e alcuni palestinesi, d’altro canto, questo non si può sostenere a 
livello generale tra le due popolazioni. 
 
 
Reti tra le Pantere Nere Israeliane e i palestinesi: forme e spazi tra 
spontaneismo e rapporti ufficiali 
 
In un’intervista dell’aprile del 2001, Kochavi Shemesh — originario dell’Iraq e uno 
dei principali leader del movimento — si riferiva così al legame tra la condizione 
dei mizrahim e dei palestinesi:  
  

Non ci sarà uguaglianza e nessuna possibilità per i mizrahim finché c’è 
l’occupazione e una lotta di liberazione nazionale e non si risolverà la questione 
nazionale palestinese finché i mizrahim saranno in fondo alla scala sociale in una 
posizione antiaraba1. 
 

Tramite le parole di Kochavi Shemesh si coglie il significato profondo del legame 
ricercato tra le Pantere Nere Israeliane e l’OLP. La questione sociale dei mizrahim 
poteva risolversi unicamente insieme alla questione nazionale palestinese alla luce 
di un ripensamento in grado di ridimensionare il ruolo egemonico 
dell’establishment ashkenazita. A distanza di trent’anni dall’esperienza delle 
Pantere Nere, Kochavi Shemesh metteva in luce la necessità di questa alleanza e 
sottolineava il processo di radicalizzazione delle Pantere Nere Israeliane che li portò 
a instaurare rapporti personali con esponenti dell’OLP.  
Il passaggio dal riconoscimento di elementi “naturali” di condivisione a un 
percorso di avvicinamento dal punto di vista politico non è stato tuttavia lineare. 
Inizialmente, i legami erano il prodotto spontaneo della comune condivisione di 
spazi della quotidianità. Uno di questi era il carcere. Negli anni Settanta, le prigioni 
erano occupate prevalentemente da mizrahim e palestinesi. In particolare, 
accadeva che i detenuti si raccontassero le proprie esperienze e si aiutassero 

 
1 Sami Shalom Chetrit, Intra-Jewish Conflict in Israel. White Jews, Black Jews, Routledge Studies 
in Middle East, 2013, p. 122. 



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 

107 

vicendevolmente. Toto2, un palestinese residente nella Città Vecchia di 
Gerusalemme, di religione cristiana, che ha vissuto ventidue anni nelle carceri 
israeliane, riferiva come la sua esperienza in carcere gli avesse permesso di imparare 
la lingua ebraica e gli avesse dato la possibilità di entrare in contatto con alcuni 
membri delle Pantere Nere Israeliane:  
  

Sono stato in carcere ventidue anni. Ho imparato l’ebraico sia per relazionarmi 
con i secondini sia per relazionarmi con gli altri detenuti ebrei. Ci insegnavamo 
l’arabo e l’ebraico a vicenda. Sa’dia Marciano è diventato mio amico, anche 
Reuven Abergel. Dopo, all’inizio degli anni ‘80, ho visto Sa’adia Marciano venire 
nella Città Vecchia con la scorta. Era diventato un membro della Knesset3. 
 

Le parole di Toto sono interessanti perché mettono in evidenza due aspetti: da una 
parte, il ruolo che ha avuto uno spazio come il carcere nel favorire le relazioni tra 
palestinesi e mizrahim; dall’altro lato, l’evoluzione di questo rapporto negli anni 
successivi che ne sottolineava la profonda distinzione dello status giuridico.  
L’esempio del carcere, tuttavia, non è sufficiente per spiegare i rapporti politici tra 
le Pantere Nere Israeliane e organizzazioni come l’OLP. Per comprendere il 
contatto che ci fu tra gli esponenti del movimento e l’OLP bisogna considerare la 
parabola di alcune personalità che si avvicinarono agli ambienti politici palestinesi. 
Questi incontri avvennero in un periodo successivo alla fase “movimentista” delle 
Pantere Nere (se non anche in seguito alla loro scomparsa) ed erano caratterizzati 
dall’evoluzione politica personale di alcune figure e non da un processo più 
strutturale che coinvolgeva l’intero gruppo politico. Un episodio particolarmente 
significativo fu quello che vide protagonista Dani Sa ‘il, membro fondatore delle 
Pantere Nere; già a partire dalla prima metà degli anni Settanta egli intraprese delle 
relazioni — non del tutto confermate — con gruppi armati palestinesi. Dopo anni 
di proteste e scioperi, Sa’il virò su posizioni più intransigenti e, gradualmente, 
assunse un orientamento politico che considerava legittima la resistenza armata, 
comprendendo anche i palestinesi. Nel 1975, le autorità arrestarono un gruppo di 

 
2 Toto è il nome con cui si è presentato il mio interlocutore durante gli incontri che abbiamo avuto. 
Non si tratta né di uno pseudonimo né del nome anagrafico, ma ben più probabilmente del suo 
soprannome. 
3 Intervista condotta dall’autore a Toto a Gerusalemme in data 14 settembre 2024. 



Michael Hazan 

 
 

108 

militanti palestinesi e rivelarono, tramite gli interrogatori, che l’attivista mizrahi 
aveva fornito loro degli esplosivi. In quel momento Sa’il si trovava fuori dal 
territorio israeliano e gli venne impedito di rientrare nel Paese. Poco tempo dopo, 
sparì e non si ebbero più sue notizie per circa vent’anni finché i servizi segreti ne 
comunicarono il decesso4.  
Il marzo del 1975, inoltre, fu caratterizzato da un episodio inedito nella storia del 
rapporto tra le Pantere Nere Israeliane e l’OLP. Per la prima volta, una delegazione 
del movimento, di cui facevano parte Charlie Biton e Reuven Abergel, si recò a 
Parigi per incontrare una rappresentanza dell’OLP. Fu un evento decisamente 
inusuale per Israele perché l’OLP, seppur rappresentasse un movimento di 
liberazione agli occhi dei palestinesi, era considerata dalla quasi totalità 
dell’opinione pubblica israeliana come un’organizzazione terroristica con cui era 
illegale intraprendere delle relazioni, tanto più di natura ufficiale. Questo incontro 
creò alcune polemiche interne che vennero sintetizzate nel corso di una conferenza 
nazionale del movimento. In quell’occasione, le Pantere dichiararono che “una 
pace giusta era possibile unicamente sulla base del riconoscimento reciproco e sulla 
base del principio che questa terra appartiene a due popoli, ciascuno dei quali ha 
diritto a un paese indipendente e ad una propria sovranità”5. Dopo la definitiva 
scomparsa della Pantere Nere, alcuni ex leader come Charlie Biton e Sa’adia 
Marciano proseguirono la loro carriera politica in altri partiti politici e 
continuarono a criticare fortemente la politica di insediamento di Israele nei 
territori della West Bank, contestando il fatto che i limitati fondi pubblici 
venissero destinati per favorire lo sviluppo degli insediamenti invece di venire 
utilizzati per supportare le Development Towns e i quartieri con un alto tasso di 
povertà.  
Nel 1977, Charlie Biton incontrò Yasser Arafat — presidente dell’OLP — in una 
conferenza del Partito Comunista a Sofia, in Bulgaria, dove i due per la prima volta 
si strinsero la mano. Secondo Shalev, questo incontro rappresentò una tappa 
fondamentale nel percorso di riconoscimento della legittimità politica dell’OLP e 

 
4 Reuven Abergel, Amram Butbul, Yaakov Elbaz, David Levi e Rafi Marciano, The Israeli 
Black Panthers Haggadah, in Reuven Abergel, Carmen Elmakiyes Amos, Orly Noy e Sapir 
Sluzker Amran (a cura di) Jewish Current Press New York, 2022, p. 5.  
5 Asaf Elia-Shalev, Israel’s Black Panthers. The Radicals who punctured a Nation’s Founding 
Myth, University of California Press, Oakland, 2024, p. 260. 



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 

109 

di Arafat, qualificandosi come un antecedente di un percorso che culminò con gli 
Accordi di Oslo6.  
 
 
Conclusioni 
 
Le relazioni personali proseguirono nel tempo. Tuttavia, questo non permette di 
fare delle considerazioni generali sui rapporti tra le Pantere Nere Israeliane e l’OLP. 
Oltretutto, trattandosi di relazioni individuali, non sempre furono durature. Da 
un lato, Reuven Abergel — uno dei più carismatici leader del movimento — 
continuò a dedicare la sua vita alla lotta per la giustizia sociale e per i diritti umani 
in Israele e Palestina, mantenendo legami individuali con personalità di spicco del 
mondo politico e culturale palestinese. Nei primi anni 2000, si recò a Ramallah 
dove insieme ad altri israeliani agì come “scudo umano” per proteggere Arafat dai 
bombardamenti israeliani7. Dall’altro lato, lo stesso non si può sostenere per 
Charlie Biton. Nel documentario del 2002 di Nissim Mossek Have you heard 
about the Panthers?, Biton ricordava gli incontri con Arafat con un tono 
provocatorio che mostrava una certa disillusione rispetto all’evoluzione del 
contesto: 
  

Non sono io che sono cambiato, è l’intero mondo che è cambiato. Lo stesso 
Arafat è cambiato, l’Autorità Palestinese è cambiata. Le cose sono cambiate, ma 
io non sono cambiato. Tutta la situazione si è trasformata e io sono parte di 
questo processo, cosa posso fare? Io ho ascoltato da lui e da altri leader palestinesi 
che volevano realmente raggiungere un accordo con Israele basato sul principio 
dei due popoli per due stati, ma, gradualmente, è diventato chiaro che era tutto 
una menzogna. Loro vogliono tre stati per la stessa Nazione: la Giordania, Israele 
che è già metà palestinese e un altro stato unicamente palestinese. Io non capisco 
questa logica e la sinistra ebraica ancora sponsorizza questo. È stupefacente, loro 
non condannano neanche quando un ragazzo di 14 anni viene mandato a farsi 
saltare in aria. I loro partner ebrei di Sinistra dovrebbero dire loro: Basta! C’è un 
limite a ciò che è permesso nella lotta politica8. 

 
6 Ivi, p. 273. 
7 Ivi, p. 276. 
8 Documentario di Nissim Mossek, Have you heard about the Panthers?, 2002, Israele. 



Michael Hazan 

 
 

110 

 
Aldilà della veridicità delle parole di Charlie Biton sulle reali intenzioni e gli 
obiettivi dell’OLP, ciò che emerge è la trasformazione politica di uno dei pensatori 
più radicali delle Pantere Nere Israeliane. Del resto, rispetto agli anni Settanta, la 
distanza tra mizrahim e palestinesi è diventata sempre più netta e una 
dimostrazione lampante di questa separazione si trova proprio nel discorso di 
Biton.  
Analizzare i contatti tra i mizrahim delle Pantere Nere e i palestinesi dell’OLP 
rimane dunque un tassello fondamentale nella ricostruzione della storia del 
movimento e della sua leadership. Allo stesso tempo, è importante non idealizzare 
questi rapporti e non considerarli un fenomeno organico perché non corrisponde 
a ciò che avvenne. Sebbene sia stato marginale e non possa definirsi un percorso 
coerente e privo di ambiguità, il ruolo delle Pantere Nere Israeliane rappresentò ad 
ogni modo una prospettiva inedita nella storia del conflitto mediorientale dal forte 
potenziale simbolico: la necessità di instaurare un dialogo tra mizrahim e 
palestinesi fondato sulla percezione di un immaginario condiviso da ricostruire. 
 
 
___________________ 
 
Michael Hazan Dottorando, UniMoRe – Ca’ Foscari, progetto di dottorato: Evoluzioni 
e trasformazioni dell'identità religiosa e nazionale in Israele. Il caso di Shas (1984-2000) 
nella riaffermazione dell'ebraismo sefardita e nel rinnovamento dell'appartenenza 
nazionale. 
Temi di ricerca: pantere nere israeliane, mizrahim, conflitto israelo-palestinese, rapporti 
tra mizrahim e palestinesi negli anni Settanta, Shas, mizrahim e religione in Israele tra gli 
anni Ottanta e la Seconda intifada. 
 
 
Keywords: Pantere Nere Israeliane, Olp, Mizrahim, Ashkenaziti, Israele, Palestina.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

111 

 Ebrei ed ebraismo ne La passeggiata prima di cena di Giorgio Bassani 

di Alessandro Gerundino 

 
 
La passeggiata prima di cena nel contesto delle Cinque storie ferraresi 
 
In Laggiù, in fondo al corridoio, prosa conclusiva de L’odore del fieno del 1972, 
Bassani ricorda le difficoltà incontrate nella stesura de La passeggiata prima di cena, 
iniziata a Napoli verso la fine del ’48 e terminata due anni dopo1. In realtà, l’autore 
si riferisce solo a una delle tante riscritture del testo, pubblicato nel 1945 sulla 
“Domenica”, e successivamente, con varianti, su “Botteghe Oscure” nel 1951 — 

come dimostra un attento studio filologico di Enzo Neppi2 —, per i tipi di Sansoni 
nel 1953, nel 1956 in Cinque storie ferraresi, e infine nel Romanzo di Ferrara nel 
1980. Il tempo narrativo de La passeggiata prima di cena — di cui si parla in questa 
sede riferendosi alla versione definitiva riportata nei Meridiani Mondadori del 
1998 — è quello più arretrato rispetto agli altri quattro racconti di Dentro le mura 
(Lida Mantovani, Una lapide in via Mazzini, Gli ultimi anni di Clelia Trotti, Una 
notte del ’43), poiché la diegesi inizia alla fine dell’Ottocento e termina dopo la 
deportazione degli ebrei: le date esplicitamente citate sono 1888-1890, 1902, 1926 e 
1943. Nonostante la narrazione culmini nell’anno dell’occupazione tedesca, 
l’elemento ebraico assume nel testo una caratterizzazione più sociale che politica. I 
protagonisti del racconto sono Elia Corcos, medico chirurgo, e Gemma Brondi, 
apprendista infermiera, figlia di contadini inurbati. La passeggiata a cui allude il 
titolo è il tragitto che la ragazza percorre dopo il turno di lavoro su Corso Giovecca 
diretta a casa sua, durante il quale una sera incontra il dottore. Tuttavia, Bassani 
sottolinea che “camminava senza vedere”3 perché assorta nei suoi pensieri. 
Nell’incipit del racconto viene descritta una cartolina di fine Ottocento che 
raffigura la nota strada ferrarese. Parlando in terza persona, l’autore osserva che nel 
punto centrale della fotografia, corrispondente al “fondo più remoto della 

 
1 Giorgio Bassani, Opere, a cura di Roberto Cotroneo, Mondadori, 1998, p. 936.  
2 Enzo Neppi, La laboriosa gestazione della Passeggiata prima di cena (1945-1951), in Angela 
Siciliano (a cura di), Laboratorio Bassani. L’officina delle opere, Giorgio Pozzo Editore, 2018, pp. 
75-118. 
3 Bassani, Opere, p. 58. 



Alessandro Gerundino 
 

 
 

112 

Giovecca”4, le immagini non sono nitide e afferma che probabilmente l’obiettivo 
fotografico non avrebbe colto il passaggio di Gemma Brondi, donna non 
particolarmente avvenente. Si può notare che la cornice funge da chiave 
interpretativa del testo, interamente giocato sulla spazialità e sul “non vedere”. In 
questo caso, l’isolamento tipico dei personaggi bassaniani5 non riguarda solo i 
futuri coniugi, ma coinvolge anche le loro famiglie, separate da differenze sociali, 
economiche e soprattutto religiose.    
 
 
Corcos vs Brondi 
 
L’elemento religioso è preponderante nella parte del racconto successiva al 
matrimonio tra Elia e Gemma e alla nascita dei figli Jacopo e Ruben. Il personaggio 
più ignorato è Ausilia, sorella della protagonista, ingabbiata nel suo ruolo di 
“capricciosa zitella” e destinata a contemplare la vita altrui senza poterne far parte. 
Fin dall’inizio l’autore la raffigura alla finestra, in quanto incaricata dalla madre 
Dolores di spiare sua sorella e l’uomo che la accompagna. Le differenze di classe 
sono sottolineate dalla spazialità, in particolare dalla casa nuziale di via della 
Ghiara. I Brondi non entrano nell’abitazione, ambiente loro interdetto, 
fermandosi nella parte retrostante per spaccare la legna. La dimora nella parte 
posteriore sembra “una specie di colonica”, mentre la facciata anteriore le dà 
l’aspetto di un “dignitoso palazzetto”6. I parenti ebrei, invece, sono a loro agio di 
fronte alla targa su cui sono incise le parole “medico-chirurgo” e non approvano il 
matrimonio di Elia con una guià (donna di religione cattolica) di bassa estrazione 
sociale. Tale punto di vista è condiviso dall’opinione comune7. Facendo uso del 
discorso indiretto libero, Bassani descrive il chiacchiericcio della comunità ferrarese 
che fa illazioni sull’“errore” del dottor Corcos (aver concepito un figlio con 
un’apprendista infermiera), mettendo in evidenza come gli ebrei alla fine del XIX 
secolo fossero assimilati alla borghesia cittadina. La religione ebraica con le sue 

 
4 Ivi, p. 56. 
5 Anna Dolfi, Le forme del sentimento. Prosa e poesia in Giorgio Bassani, Liviana Editrice, 1981, 
pp. 23-24.  
6 Bassani, Opere, p. 71. 
7 Ivi, p. 72. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

113 

tradizioni e riti viene messa in risalto al funerale di Ruben, morto prematuramente 
di meningite nel 1902. L’autore si sofferma nuovamente su un luogo, il cimitero 
israelitico di via Montebello, in cui il bambino viene sepolto nonostante 
l’opposizione della madre. Alla freddezza dei parenti paterni si contrappongono il 
dolore dei Brondi e il gesto di Gemma di gettarsi sulla tomba del figlio gridando 
“almié pòvar putìn” (“al mio povero bambino”). L’uso del dialetto rimarca la 
differenza sociale tra le famiglie, ma ciò che suscita lo sdegno dei Corcos è il fatto 
che i Brondi non portano la kippah, copricapo che i maschi ebrei devono tenere 
durante le cerimonie religiose. 
Il personaggio maggiormente isolato è Elia, nonostante la stima dimostratagli dalla 
sua città. Non solo è distante socialmente dalla moglie, ma è considerato un 
outsider dai suoi famigliari perché ateo e non rispettoso delle tradizioni. La 
spazialità e i luoghi diventano simboli della sua separatezza rispetto all’ambiente di 
origine, infatti, la sua casa si trova fuori dal ghetto e lui non frequenta più la 
sinagoga. In un punto del testo Bassani sottolinea l’ipocrisia dei Corcos, i quali non 
approvano le scelte di Elia, giudicate “eccentricità e bizzarria”, ma sono rassicurati 
dal fatto che ha consentito a praticare le milah ai figli, prova del fatto che continua 
ad “adeguarsi alla regola generale”8.  
 
 
Ausilia tra Salomone ed Elia  
 
Ausilia Brondi, sorella di Gemma, è presente dal capitolo 2 fino alla fine della 
diegesi ed è l’unica in grado di vedere, di percepire, di “accorgersi”9. L’autore la 
descrive come un personaggio liminale — in quanto vive tra Brondi e Corcos — e 
trasgressivo, poiché è l’unica dei suoi famigliari ad infrangere il divieto di entrare 
nella casa della sorella. Il suo comportamento è sanzionato dallo sguardo 
giudicante e sminuente dei parenti di Elia, i quali quando la incontrano sulla soglia 
si limitano a ripetere la frase: “Ausilia Brondi? Ah sì, la sorella”10. L’infrazione della 
donna è dovuta all’attrazione che prova nei confronti del cognato, sentimento 

 
8 Ivi, p. 74.  
9 “L’unica persona in casa che si fosse accorta fin da principio del dottor Corcos, del dottor Elia 
Corcos, era la sorella maggiore, Ausilia”. Ivi, p. 59.  
10 Ivi, p. 75. 



Alessandro Gerundino 
 

 
 

114 

inconfessato che la relega nel ruolo di zitella costringendola a rimanere 
nell’abitazione; vi si trasferirà definitivamente dopo la morte di Gemma nel 1926 e 
vi rimarrà anche dopo la deportazione del cognato e del nipote nel ’43. Elia, dal 
canto suo, ha ripudiato l’amore e l’emotività votandosi interamente alla “Scienza 
[…] la sua vera missione11”, un legame sottolineato dall’odore di sublimato e di 
acido fenico che emana dai suoi abiti. È proprio Ausilia — colei che “vede” — a 
svelarne l’interiorità; infatti, l’autore assume il suo punto di vista per parlare del 
“muro invisibile dietro il quale Elia si estraniava da tutto quanto lo circondasse”12. 
L’unico con cui la donna riesce davvero a comunicare è Salomone Corcos, un altro 
personaggio liminale. Inviso ai parenti per il suo mestiere di commerciante di 
grani, a differenza del figlio è un religioso osservante e funge da anello di 
congiunzione tra due secoli. Il vecchio, infatti, ha assistito all’abbattimento dei 
cancelli del ghetto nel 1860 e il suo idolo è Garibaldi, di cui ricorda un discorso 
pronunciato a Ferrare nel 1863. Salomone, essendo di estrazione sociale modesta, 
parla in dialetto e cerca di mettere a suo agio Ausilia chiedendole i prezzi di verdure 
e ortaggi, per farle comprendere che non biasima la sua origine contadina. Dopo il 
trasferimento a casa del cognato, la donna trascorre molto tempo a pensare nel 
“salotto buono”, luogo non frequentato da nessuno e per lei “nascondiglio”13. In 
un armadio vi sono le haggadot di Salomone, libretti illustrati in cui è raccontato 
l’esodo del popolo ebraico dall’Egitto, che vengono letti durante la cena rituale 
(seder) di Pasqua (Pesah)14. Sfogliando quelle pagine, pur non comprendendo la 
lingua ebraica, Ausilia si sente a suo agio perché sulla carta e nella stanza sente 
l’odore del vecchio Corcos (“effluvi di agrumi, di fieno appassito e di grano”)15 e, 
anche quando rimarrà sola, le sembrerà di essere in compagnia di Salomone, che di 
fatto rappresenta la parte umana ed empatica che Elia ha scelto di rinnegare. Come 
si può osservare, in questo caso la religione non è percepita come un ostacolo; 
mentre la kippah non indossata rappresenta una di linea di separazione, i libretti 
stabiliscono una connessione tra due persone che si estende anche oltre la morte. 

 
11 Ivi, p. 83 
12 Ivi, p. 77. 
13 Ivi, p. 81. 
14 Cfr. Ada Neiger, Bassani e il mondo ebraico, Loffredo, 1983, pp. 97-99. 
15 Bassani, Opere, p. 80.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

115 

Il sesto e ultimo capitolo si focalizza sulle riflessioni di Ausilia, la quale pensa che 
l’amore era “un’altra cosa” rispetto a ciò che aveva provato lei, un sentimento “mai 
stato fonte della minima gioia”16. L’episodio che ricorda è il suo passaggio in 
cucina, quando lo sguardo del cognato si sollevava dal libro, posandosi un attimo 
su di lei. Il disagio provato quotidianamente in quel frangente veniva attutito dalla 
figura di Salomone, evocata come schermo protettivo. Alla fine del racconto è 
sempre Ausilia, rimasta dopo il ’43 l’unica custode della memoria di un passato 
ormai scomparso, a rivelare ai lettori il segreto di Elia, il quale “sembrava non 
vedesse”17 e dalla sera della sua proposta di matrimonio a Gemma aveva iniziato a 
guardare “cose e persone […] dall’alto, e in qualche modo da fuori dal tempo”18. 
 
 
___________________ 
 
Alessandro Gerundino Contrattista di ricerca nel PRIN 2022 Representing Arcadia 
Before and After the Arcadia (1504-1790), Università di Roma “Sapienza”, progetto di 
dottorato: Le Antiquitates Urbis di Andrea Fulvio e il volgarizzamento di Paolo Del 
Rosso: cultura letteraria e antiquaria a Roma nel primo Rinascimento, Università degli 
Studi di Pisa, 20 giugno 2023. 
Temi di ricerca: filologia di tradizione e d’autore, letteratura del primo Cinquecento, 
scrittura femminile nel Novecento, Elio Vittorini, Giorgio Bassani. 
 
 
Keywords: Bassani, Ebraismo, Isolamento.

 
16 Ivi, p. 82. 
17 “Lo sguardo di Elia! Nulla in verità pareva sfuggirgli. Eppure, insieme, sembrava quasi che non 
vedesse…” Cfr. Ibid. 
18 Ivi, p. 83. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

116 

Il rapporto con l’altro e il concetto di alterità  
nella letteratura israeliana 

di Chiara Stornaiuolo Pratesi 

 
 
Questo estratto si inserisce nell’ambito di un progetto di ricerca1 che si propone di 
investigare la nozione di alterità e il concetto di sradicamento nella sua dimensione 
tematica e linguistica all’interno di un variegato corpus transnazionale (Israele, 
Polonia e Ucraina) che contiene al suo interno testi in ebraico, polacco e ucraino. 
Questo progetto coinvolge tre università: Firenze, Genova e Roma che si 
occupano, rispettivamente, di letteratura ebraica, polacca e ucraina.  
Questo approfondimento sarà dedicato all’analisi del romanzo Foiglman2, scritto 
da Aharon Megged, un’opera che esplora in profondità i temi dell'alterità e dello 
sradicamento. Infatti, il confronto con l'Altro e il rapporto ambivalente fra i due 
protagonisti, contraddistinto da una dinamica di attrazione e conflitto, 
rappresentano il nucleo centrale della narrazione. La trama è incentrata sul 
complesso rapporto d’amicizia fra Zvi Arbel, un professore israeliano di storia 
ebraica, e Shmuel Foiglman, un poeta francese sopravvissuto all’olocausto che 
scrive in yiddish. Emergono i contrasti e le differenze fra un nativo israeliano 
(definito sabra) e un ebreo della diaspora: queste due identità hanno una reciproca 
influenza ed è proprio nel rapporto con l’altro che si sviluppa il filo narrativo del 
romanzo. Gershon Shaked definisce il genere di Foiglman come un romanzo 
drammatico psicologico, sottolineando che il suo punto di forza risiede proprio 
nelle relazioni fra i personaggi3. 
 
 
 
 
 

 
1 Il titolo del Progetto è: Othering Ourselves: Conceptualizing and Representing Otherness in 
Hebrew, Ukrainian, and Polish cultural fields. Metaphors, similitudes, symbols, paths of 
exclusion/inclusion.  
2 Aharon Megged, Foiglman, Am Oved, 1987. 
3 Gershon Shaked, Narrativa ebraica moderna, Terra Santa, 2011, p. 222.  



 Chiara Stornaiuolo Pratesi  
 

 
 

117 

Aharon Megged e la Generazione del Palmach 
 
Aharon Megged è stato uno dei più importanti scrittori israeliani. Nato nel 1926 
Polonia, si trasferì nella Palestina Mandataria nel 1926. Dopo aver vissuto e 
lavorato in un kibbutz negli anni 1938-1950, alla soglia dei trent’anni si trasferì a Tel 
Aviv, dove trovò lavoro nel settore editoriale. La sua carriera come scrittore iniziò 
proprio nel 1950, quando pubblicò il suo primo libro Spirit of the Seas4. Autore 
prolifico, scrisse circa trenta libri, tra cui Foiglman nel 1987. Viene incluso nel 
gruppo di scrittori israeliani denominati Generazione del Palmach o Generazione 
della Terra (Dor Haaretz), secondo la classificazione letteraria attuata da Gershon 
Shaked5. Ne fanno parte gli scrittori che sono cresciuti nello Yishuv e che, in età 
adulta, hanno assistito alla nascita dello Stato di Israele. Costoro sono stati, infatti, 
i primi bambini a parlare l'ebraico come lingua madre, segnando una discontinuità 
rispetto alla precedente. Si distinguono non solo da un punto di vista linguistico, 
ma anche valoriale: formati in un contesto totalmente secolare, si sono distaccati 
dagli ideali della diaspora e sono cresciuti immersi nel processo di costruzione del 
futuro Stato di Israele. Nelle loro opere mostrano un forte e radicato attaccamento 
alla Terra d’Israele, allo Yishuv e alla costruzione di un'identità israeliana. Tuttavia, 
emerge sovente anche un sentimento di delusione e alienazione nei confronti dello 
Stato di Israele, in quanto viene percepito un chiaro divario fra gli ideali del 
movimento sionista e la sua effettiva realizzazione.  
Il tema ricorre nelle opere di Megged: i suoi personaggi sono spesso antieroi, che 
faticano ad adattarsi alla nuova società israeliana, poiché continuano a vivere 
secondo standard ormai superati e conservano un idealismo, ormai irrealistico, 
risalente al periodo prestatale. In un’intervista lo scrittore ha espresso il suo 
interesse nel narrare storie di individui che non si conformano del tutto alle 
aspettative sociali e culturali del contesto a cui appartengono: 
 

I miei protagonisti non si adattano alle inclinazioni della società. Restano sempre 
100 metri indietro […]. Per me, quindi, gli outsiders sono tutti coloro che 

 
4 Aharon Megged, Spirits of the Seas, Hakibbutz Hameuchad, 1950 [in ebraico]. 
5 Ivi, pp. 199-261. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

118 

falliscono, che non hanno successo in una cosa o in un’altra, e io sono 
principalmente interessato a queste persone, attratto da loro6. 
 

 
Il rapporto con l’Altro nel romanzo Foiglman 
 
Il romanzo, come già brevemente accennato, tratta la complessa amicizia fra Zvi 
Arbel, professore israeliano di storia ebraica specializzato nei pogrom di Petljura, e 
Shmuel Foiglman, poeta yiddish e sopravvissuto all’Olocausto. La loro amicizia, 
ambivalente e tormentata, è trainata dall’empatia e dalla compassione che Arbel 
nutre nei confronti di Foiglman. Arbel, spinto dal senso di colpa, finisce con 
l’essere trascinato nella vita di Foiglman, fino a farsi carico della traduzione in 
ebraico delle sue poesie. Il loro legame appare complesso, carico di tensioni e 
intenso, ma inizia a sfilacciarsi proprio a causa del profondo senso di sradicamento 
vissuto da Foiglman che, trasferitosi in Israele, non riesce a trovare un posto nella 
società israeliana e sperimenta un vero e proprio isolamento sociale. Il fallimento 
della ricezione dell’opera poetica di Foiglman diviene simbolo di una frattura 
culturale, linguistica e identitaria tra la diaspora e la nuova identità israeliana. 
La questione della traduzione del libro di poesie di Foiglman, dallo yiddish 
all’ebraico, è centrale all’interno del romanzo e presenta alcune problematiche in 
quanto, secondo Foiglman, la lingua ebraica non possiede una ricchezza lessicale 
tale da poter esprimere appieno ciò che lui intende.  
 

Come dire, è davvero preciso, parola per parola [...] ma la melodia! La melodia! 
Gli ho dato le note di Schubert e lui mi suona Mahler7. 
 

 
6 Traduzione dall’originale: “My protagonists do not adapt themselves to the inclinations of 
society. They are always 100 meters behind […]. To my mind, then, outsiders are all those people 
who fail, who are not successful doing one thing or another, and I am most interested in these 
people, attracted to them.” Anat Feinberg, An Interview with Aharon Megged, in “Modern 
Hebrew literature”, vol. 3-4, primavera/estate 1983, pp. 46-52, pp. 51-52. 
7 Il romanzo non è stato tradotto in italiano. Di conseguenza, tutte le traduzioni riportate in questo 
articolo sono state realizzate da me. Il riferimento di pagina è relativo all’edizione in lingua 
originale. Megged, Foiglman, Am Oved, 1987, p. 159. 



 Chiara Stornaiuolo Pratesi  
 

 
 

119 

Cosa facciamo, Zvi? Io non conosco due lingue così distanti l’una dall’altra come 
lo Yiddish e l’Ebraico! Come se fossero due popoli diversi!8 

 
Il concetto espresso è che la lingua ebraica, di per sé, non sia in grado di assorbire e 
trasporre l’espressività e l’unicità della lingua yiddish. La trasposizione linguistica 
è di fatto l’ostacolo maggiore alla ricezione e alla comprensione del profondo 
significato contenuto nel libro di poesie di Foiglman in Israele. Di fatto l’ebraico 
non si rivela essere la lingua giusta per trasmettere il tragico messaggio contenuto 
nelle poesie di Foiglman. Il parallelismo, sintattico e semantico, fra Schubert e 
Mahler mostra le due lingue in un rapporto antonimico: la lingua yiddish è una 
lingua struggente, romantica piena di sentimento e tragicità, dunque adatta a 
veicolare il dolore delle sue poesie. L’ebraico, contrariamente, è una lingua solenne 
e austera che non è in grado di trasmettere ed esprimere il pathos delle poesie.  
Il parallelismo fra la lingua ebraica e la lingua yiddish ricorre numerose volte 
all’interno del romanzo. Ne è un esempio il passo successivo, in cui sono riportate 
le parole di Elyakim Sasson, amico d’infanzia di Zvi Arbel: “l’ebraico è la lingua del 
tempo e lo yiddish è la lingua del luogo”9. 
Il concetto espresso è estremamente emblematico: la scelta specifica della parola 
luogo per descrivere la lingua yiddish richiama una dimensione più intima e 
familiare che viene riproposta anche nelle successive parole di Foiglman, in cui 
prosegue il parallelismo, suggerendo che sia l’ebraico sia lo yiddish contribuiscano 
a costruire l’identità culturale degli ebrei, in Israele e nella Diaspora, e che 
entrambe siano radici, storia e memoria: l’una, non può esistere senza l’altra.  
 

Se la cultura di un popolo è una sorta di famiglia, in cui ci sono un padre, una 
madre, dei figli e delle figlie, cosa succede a questa famiglia quando la madre viene 
espulsa di casa? E se l'ebraico è il padre della cultura ebraica, allora lo yiddish ne è 
la madre! Colei che ha ereditato e tramandato, preservato e preservato la saggezza 
popolare, i proverbi, le leggende, le barzellette, le ninne nanne, colei che ha dato 
calore alla casa! […] Ed ecco l’Israele di oggi, un regno con gesta gloriose, persino 
costumi regali – ma non vi è nessuna madre10. 

 
8 Ivi, p. 160. 
9 Ivi, p. 188. 
10 Ivi, p. 36. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

120 

 
Qui traspare una critica dell’autore all’intera società israeliana che tende a lasciar 
andare una parte della sua identità rappresentata dalla lingua yiddish 
contribuendo di fatto a uno sradicamento. Il tema dello sradicamento è 
strettamente connesso al tema del rapporto con l’altro, che è il cuore centrale del 
romanzo tanto che attraverso il rapporto con l’Altro si assiste a una lenta 
disgregazione della propria identità e all’identificazione con l’Altro stesso. È 
assolutamente rilevante sottolineare la devozione con cui Arbel si prende carico 
dell’intera opera di traduzione e pubblicazione, come se fosse il suo libro, ed è 
evidente il genuino senso di gioia che prova a traduzione conclusa, come se in quel 
momento fosse lui l’Altro. Assistiamo a un drammatico cambiamento della 
percezione del sé di Arbel: un sé che viene abnegato in favore dell’Altro. Vi è 
un’assimilazione, una sovrapposizione delle due identità e, infine, una 
trasformazione nell’Altro. 

 
‘Eternamente grato’ aveva scritto Foiglman e non sapeva quanto io fossi 
eternamente grato a lui quando ho firmato il contratto11. 
 
Mi sentivo come se fossi il poeta, (come) se fossi Foiglman12. 

 
In conclusione, possiamo affermare che l’intero romanzo ruota attorno al 
rapporto con L’Altro. Un rapporto che non è privo di elementi tragici e 
drammatici e attraverso il quale vi è anche una ricerca di identità. Il modo in cui 
Arbel proietta il suo sé verso l’Altro, arrivando a identificarsi nella sua totalità con 
Foiglman, indica un disperato senso di smarrimento e una affannosa ricerca delle 
proprie radici, come se fossero l’unico modo per mantenersi saldi. Ciò è reciproco 
perché anche Foiglman cerca un luogo dove mettere radici ma non tende al passato 
— un passato comunque tragico e difficile — bensì mostra una resilienza 
straordinaria nel navigare una nuova realtà, un nuovo presente che è quello della 
Terra di Israele. Proprio su questo, chiudo con le parole che Foiglman rivolge ad 
Arbel: “Attraverso te, io ho trovato Eretz Israel”13. 

 
11 Ivi, p. 211. 
12 Ivi, p. 131. 
13 Ivi, p. 78. 



 Chiara Stornaiuolo Pratesi  
 

 
 

121 

___________________ 
 
Chiara Stornaiuolo Pratesi Contrattista di ricerca nel progetto Othering Ourselves: 
Conceptualizing and Representing Otherness in Hebrew, Ukrainian, and Polish cultural 
fields. Metaphors, similitudes, symbols, paths of exclusion/inclusion, Università degli 
Studi di Firenze, progetto di dottorato: Analisi sintagmatica dei lessemi indicanti 
fenomeni atmosferici in ebraico biblico, Università degli Studi di Firenze, 17 aprile 2024. 
Temi di ricerca: l’alterità nella letteratura moderna e contemporanea israeliana, analisi 
linguistica strutturale e semantica di specifici corpus di lessemi all’interno del testo biblico 
(lessemi della regalità e dei fenomeni atmosferici). 
 
 
Keywords: Alterità, Sradicamento, Aharon Megged, Letteratura ebraica contemporanea, 
Generazione del Palmach.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

122 

 Una vita come non tante. Vittorio Dan Segre fra Europa e Israele: 
giornalismo, diplomazia e dialogo mediterraneo (1922-2014) 

di Maddalena Tosi 

 
 
Molti sono gli interrogativi ancora aperti sull’essenza dei rapporti fra l’Italia, 
l’Europa e Israele nel corso del XX secolo. Molteplici le chiavi di lettura, gli 
approcci, le metodologie di ricerca. 
La vita di Vittorio Dan Segre (1922-2014) può essere una lente per indagare la 
natura di questi rapporti. Nato in provincia di Torino all’inizio dell’era fascista, la 
sua biografia attraversa il secolo breve, tracciando sentieri culturali e diplomatici 
fra le sponde del Mediterraneo. 
Muovendo dall'unico riferimento scientifico esistente, la voce di Scirocco sul 
Dizionario Biografico degli Italiani1, il presente studio si propone di avviare la 
prima esplorazione biografica dedicata a Vittorio Segre. 
L’obiettivo è mettere in luce alcuni elementi significativi per la storia dei rapporti 
fra la penisola italiana e il Medio Oriente che ancora risultano marginali nella 
storiografia e che meritano ulteriori indagini. 
 
 
Il pioniere. Dall’avvento del fascismo alla nascita dello Stato di Israele (1922-
1948) 
 
Consenso ebraico al fascismo, aliyah verso la Palestina britannica, liberazione della 
penisola da parte alleata e prima guerra arabo-israeliana: la prima fase della vita di 
Vittorio Segre si intreccia con tutti questi fenomeni, costruendo un percorso 
inedito nei rapporti fra Roma e Gerusalemme. 
Segre nacque a Rivoli (Torino) il 4 dicembre 1922 in una famiglia ebraica abbiente 
ed emancipata. Nato nell’anno dell’avvento del fascismo, come ebreo totalmente 
assimilato e come italiano nato e cresciuto in un regime politico che famiglia e 
amici approvavano, considerava il fascismo “una forma naturale di vita 

 
1 Giovanni Scirocco, “SEGRE, Vittorio Dan”, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 91, Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana, 2018, https://www.treccani.it/enciclopedia/vittorio-dan-
segre_(Dizionario-Biografico)/, (ultimo accesso: 6 novembre 2025).  

https://www.treccani.it/enciclopedia/vittorio-dan-segre_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/vittorio-dan-segre_(Dizionario-Biografico)/


Maddalena Tosi  
 

 
 

123 

collettiva”2. Prima del 1938, infatti, nella sua prima autobiografia afferma di non 
ricordare un solo caso, né a scuola né fuori, in cui si sentì a disagio perché ebreo3.  
A seguito dell’emanazione delle leggi razziali, Segre frequentò la scuola ebraica di 
Torino4, dove incontrò alcuni di coloro che sarebbero entrati a far parte della 
Resistenza in Italia, fra cui Leone Ginzburg, Emanuele Artom, Primo Levi e 
Luciana Momigliano5. 
Nel luglio del 1939 si imbarcò da Trieste alla volta della Palestina, dove cambiò il 
proprio nome con uno ebraico, Dan Avni6: “nella Palestina del tempo [...] 
l’ebraicizzazione del nome comportava una decisione gravida di significato: 
rappresentava un atto di rottura intenzionale con il proprio passato e 
un’affermazione politica nei confronti del futuro”7.  
Sbarcato nel porto di Tel Aviv, trascorse un primo periodo nel kibbutz di Givat 
Brenner, dove conobbe uno dei suoi fondatori, Enzo Sereni8. Segre ereditò da 
Sereni l’interesse e il sostegno alla coesistenza fra ebrei e arabi, di cui il socialista 
romano era un forte propugnatore. 
Un giorno di fine estate del 1940 un aereo italiano sganciò una serie di bombe su 
Tel Aviv. Quel pomeriggio Segre cominciò “a pensare seriamente a come diventare 
soldato”9. Nel 1941 si arruolò nell’esercito britannico, lavorando alle stazioni radio 
in lingua italiana di Gerusalemme e del Cairo. Nel 1944 tornò in Italia al seguito 
della Brigata ebraica10 — corpo militare dell’esercito britannico — in qualità di 

 
2 Vittorio Dan Segre, Storia di un ebreo fortunato, Bompiani, 1985, p. 63. Il padre Arturo Segre e 
lo zio Guido Isacco erano iscritti al Fascio e sostenevano apertamente il regime di Mussolini.  
3 Ivi, p. 64. 
4 Alberto Cavaglion e Montel Tagliacozzo, La scuola ebraica a Torino (1938-1943), Pluriverso 1993. 
5 Segre, Storia di un ebreo fortunato, p. 64. 
6 “In ebraico, la radice di Avni è la stessa di ‘even’, pietra. Dan era il nome della più piccola tribù di 
Israele”: Vittorio Dan Segre, Il bottone di Molotov, Corbaccio, 2004, p. 20. 
7 Ivi, p. 13. 
8 Alberto Cavaglion, “SERENI, Enzo”, in Dizionario biografico degli italiani, vol. 92, Istituto 
dell’Enciclopedia Italiana, 2018, https://www.treccani.it/enciclopedia/enzo-sereni_(Dizionario-
Biografico)/, (ultimo accesso: 6 novembre 2025). 
9 Segre, Storia di un ebreo fortunato, pp. 135-137. 
10 Gianluca Fantoni, Storia della Brigata ebraica: gli ebrei della Palestina che combatterono in Italia 
nella Seconda Guerra mondiale, Einaudi, 2022. 

https://www.treccani.it/enciclopedia/enzo-sereni_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/enzo-sereni_(Dizionario-Biografico)/


ATTI CONVEGNO 
 

 
 

124 

giornalista e di membro dell’intelligence inglese, cui mise a servizio la sua 
conoscenza dell’italiano11. Contribuì soprattutto alla gestione degli sfollati a Bari12. 
Rimasto in Italia appena finita la guerra, nel 1948 si laureò presso la facoltà di 
Giurisprudenza dell’Università di Torino13, con una tesi in filosofia del diritto dal 
titolo Storia di un’idea: “il Sionismo”14. Dopo un breve periodo di lavoro 
all'Olivetti come apprendista nell’ufficio commerciale estero15, rientrò in Israele nel 
1948.  
Qui prese parte come paracadutista alla prima guerra arabo-israeliana. La sua 
partecipazione a questo conflitto all’interno dei Mahal16, acronimo ebraico per 
indicare i volontari che combatterono per l’istituzione dello Stato di Israele, si 
inserisce all’interno del fenomeno del volontariato transnazionale in armi, che ha 
permeato in modo crescente la storia del XX secolo. 
 
 
Diplomazia e accademia (1949-1998) 
 
Terminata la guerra, dopo sei anni di volontariato militare, si convinse che il 
mestiere delle armi non facesse per lui17. Dalla fine degli anni ’40, si nota una 
rinuncia alla vita militare in favore di una carriera come funzionario della politica 
estera di Israele. 
Nel 1949 entrò a far parte del servizio diplomatico del neonato Stato israeliano 
come addetto al Ministero degli Affari Esteri. Nel 1950 Segre fu nominato prima 
addetto culturale all’ambasciata di Roma e poi addetto all’ufficio stampa 
dell’ambasciata in Francia. Nell’estate del 1958, gli fu chiesto di tornare a 

 
11 Segre, Storia di un ebreo fortunato, p. 166. 
12 Ivi, p. 178. 
13 “Gli studenti dell’Università di Torino dai registri dell’Archivio storico”, Archivio storico 
Università di Torino, 
https://www.asut.unito.it/studenti/web/index.php?r=studenti%2Fview&id=30477, (ultimo 
accesso: 6 novembre 2025). 
14 “Le tesi dell’Università di Torino dai depositi dell’Archivio storico”, Archivio storico Università 
di Torino, https://asut.unito.it/tesi/web/index.php?r=tesi%2Fview&id=226025 (ultimo accesso: 
6 novembre 2025). 
15 Segre, Il bottone di Molotov, p. 29.  
16 Nir Arielli, When are foreign volunteers useful? Israel’s transnational soldiers in the war of 1948 
re-examined, in “Journal of Military History”, vol. 78, n. 2, 2014, pp. 703-724. 
17 Segre, Il bottone di Molotov, p. 29. 

https://www.asut.unito.it/studenti/web/index.php?r=studenti%2Fview&id=30477
https://asut.unito.it/tesi/web/index.php?r=tesi%2Fview&id=226025


Maddalena Tosi  
 

 
 

125 

Gerusalemme per dirigere il servizio esteri della radio governativa Qol Israel (la 
voce di Israele)18. Nel 1962 venne richiamato al ministero degli Esteri israeliano 
come vicedirettore del dipartimento Africa e nel 1965 divenne ambasciatore di 
Israele in Madagascar19. Fu poi membro del corpo diplomatico israeliano in Africa 
occidentale.  
La sua attività in Africa rientra in uno scenario strategico di vasta scala20. Negli 
anni ’60, infatti, Israele si fece promotore di politiche di “technical aid” in diversi 
stati africani che avevano appena conquistato l’indipendenza, fra cui Uganda, 
Kenya e Tanganica. L’interesse nazionale israeliano era contrastare attivamente 
l’egemonia di attori come l’Unione Sovietica, gli Stati Uniti e l’Egitto nei nuovi 
stati indipendenti, per garantirsi una posizione di vantaggio e influenza nella 
regione.  
Ancor prima di lasciare la carriera diplomatica nel 1969, iniziò ad insegnare 
all’Università Bar Ilan (1964-1965), nel distretto di Tel Aviv, dove diventò direttore 
del dipartimento di Scienze politiche nel 1966. In seguito, ebbe incarichi 
accademici come visiting professor al MIT (1967-1968) e all’Università di Stanford, 
California (1989-1990)21. Insegnò relazioni internazionali ad Haifa (1970-1980)22, 
dove nel 1989 divenne professore emerito di pensiero politico ebraico. In seguito, 
fu docente presso l’Università di Torino (1987-1988), l’università Statale di Milano 
(1994) e l’università Bocconi (1994-1996)23. 
Infine, insegnò presso l’Università della Svizzera italiana a Lugano. Qui, nel 1998, 
fondò l’Istituto di Studi Mediterranei24, una realtà votata alla ricerca di dialogo fra 
israeliani e popolazioni arabe del Mediterraneo. Attraverso l’operato di questo 
ente, Segre avanzò la proposta di un sistema politico-territoriale federale, simile a 

 
18 Ivi, p. 94. 
19 Archivio Ebraico Terracini (AET), Fondo Vittorio Dan Segre, Madagascar. 
20 Yotam Gidron, Israel in Africa: Security, migration, interstate politics, Zed Books Ltd, 2020. 
21 AET, Miscellanea; Materiale relativo ai corsi universitari; 150.6. 
22 Vittorio Dan Segre, Israele: una società in evoluzione, Rizzoli, 1973. 
23 Le informazioni sui suoi incarichi universitari si possono trovare presso AET, Corrispondenza, 
55.222; 60.211. 
24 Scirocco, “SEGRE, Vittorio Dan”; AET, Istituto di Studi Mediterranei - Corrispondenza, 
promemoria, Statuto, articoli. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

126 

quello della Confederazione Elvetica25, credendo nella prospettiva della neutralità 
dello Stato di Israele26. 
 
 
L’informazione come ponte: la carriera giornalistica (1957-2014) 
 
Per mezzo secolo Vittorio Dan Segre è stato opinionista e corrispondente a 
Gerusalemme per diverse testate italiane, coprendo con i suoi articoli molti snodi 
fondamentali della storia di Israele, dalla Guerra dei Sei Giorni alla fine della 
Seconda Intifada. Con il suo lavoro ha contribuito a costruire un ponte, composto 
di informazioni e cronaca, fra le due sponde mediterranee. 
Collaborò prima per La Nazione di Firenze (1957-1958), poi con il quotidiano 
francese Le Figaro (1963-1988). Lavorò per il Corriere della Sera (1958-1974), 
firmandosi R.A. Segre, in omaggio alla moglie Rosetta e al proprio cognome 
israeliano, Avni.  
Nel 1974, un gruppo di giornalisti lasciò il Corriere per seguire Indro Montanelli 
nella fondazione del quotidiano milanese Il Giornale27. Segre uscì dal Corriere 
nello stesso anno per collaborare come corrispondente mediorientale28 
all’iniziativa di Montanelli, con il quale ebbe una stretta corrispondenza fino alla 
morte di quest’ultimo nel 1999. Segre decise di partecipare attivamente al “bisogno 
di un giornale di opposizione, indipendente dai partiti”29, sposando una linea 
conservatrice e vicina alle posizioni di Israele. Ad esempio, negli anni ’80 il 
Giornale fu, insieme al Resto del Carlino e Secolo d’Italia, l’unico a non fare 
associazioni nazismo-sionismo, e a rimanere filoisraeliano30. Contribuì alla 
redazione fino alla fine dei suoi giorni. Nel corso degli anni ’90, scrisse anche per le 
testate de La Voce (1993-1995) e de Il Foglio (1996-1997). 

 
25 Vittorio Dan Segre, Le metamorfosi di Israele, UTET, 2006, pp. 184-196. 
26 Vittorio Dan Segre, Il poligono medio-orientale: fine della questione arabo-israeliana?, Il 
Mulino, 1994. 
27 Mario Cervi e Gian Galeazzo Vergani Biazzi, I vent’anni del “Giornale” di Montanelli. 25 giugno 
1974 - 12 gennaio 1994, Rizzoli, 1994. 
28 Enzo Bettiza, L’ombra rossa, Mondadori, 1998, pp. 93-98. 
29 Ibid. 
30 Arturo Marzano e Guri Schwarz, Attentato alla sinagoga. Roma, 9 ottobre 1982. Il conflitto 
israelo-palestinese e l’Italia, Viella, 2013, p. 122. 



Maddalena Tosi  
 

 
 

127 

Conclusioni 
 
Fra i molti elementi non presi in considerazione, uno particolarmente rilevante è il 
rapporto che Segre ebbe con alcune figure rilevanti nel panorama politico e 
culturale dell’Italia del secondo Novecento, fra cui Giulio Andreotti31 e Giovanni 
Spadolini32. L’indagine di questi legami può aprire una panoramica sulle relazioni 
fra le comunità ebraiche italiane, Israele e i governi della Prima Repubblica. 
Nel corso della sua vita, oltre a tre autobiografie33, scrisse diverse opere di carattere 
storico-politico sulle trasformazioni dello Stato di Israele, ponendosi come 
obiettivo l’analisi di uno stato e di una società in continua evoluzione, cercando di 
metterli in relazione con il mondo che avevano intorno34. 
Amos Oz spiega che “il suo pensiero si è occupato di politica internazionale, di 
guerra e di pace, politica e morale, e anche di questioni complesse sul futuro di 
Israele, sul futuro del popolo ebraico e sul significato profondo dell’ebraismo nei 
tempi passati e nell’epoca moderna”35.  
Morì a Torino il 27 settembre 201436. 
Coprendo quasi un secolo di storia, la biografia di Vittorio Dan Segre, di cui si è 
offerto qui un compendio sintetico, costituisce una base per future indagini sui 
rapporti tra Europa e Israele. Il suo percorso si propone, dunque, come un caso di 
studio paradigmatico per esplorare i nessi tra identità diasporica, formazione dello 
Stato nazionale e diplomazia culturale. 
 
 
 
 

 
31 AET, Corrispondenza 39, 46 e 57. 
32 Ivi, 6, 12 e 68. 
33 Segre, Storia di un ebreo fortunato; id., Il bottone di Molotov; id., Storia di un ebreo che voleva 
essere eroe, Bollati Boringhieri, 2014. 
34 Vittorio Dan Segre, Israele e i suoi problemi, Edizioni di Comunità, 1962; id., Israele: una società 
in evoluzione, Rizzoli, 1973; id., Israele e il sionismo: dall'autoemancipazione 
all'autocolonizzazione, Editoriale Nuova, 1979; id., Il poligono mediorientale: fine della questione 
arabo-israeliana?, Il Mulino, 1994. 
35 Simonetta Della Seta (a cura di), Nel giardino di Dan. Dal Piemonte a Gerusalemme: 
Una storia di Risorgimento e Sionismo, Giuntina, 2016. 
36 “È morto Vittorio Dan Segre”, Il Giornale, 27 settembre 2014. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

128 

___________________ 
 
Maddalena Tosi Dottoranda, Scuola Normale Superiore di Pisa in co-tutela con Sciences 
Po Paris, progetto di dottorato: Vittorio Dan Segre tra Europa e Israele: giornalismo, 
diplomazia e dialogo mediterraneo (1922-2014).  
Temi di ricerca: storia ebraica contemporanea, storia delle relazioni internazionali, storia 
del conflitto israelo-palestinese, storia dell’Italia repubblicana, storia del giornalismo 
 
 
Keywords: Biografia, Israele, Diaspora, Diplomazia, Giornalismo.



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 
 

129 

 Nazionalismo liberale e disuguaglianza in Israele:  
 i casi dei cittadini palestinesi e mizrahim (1996-2022) 

di Riccardo Iannaccone 

 
 
Introduzione 
 

In virtù del nostro diritto naturale e storico e sulla base della risoluzione 
dell’Assemblea Generale delle Nazioni Unite, dichiariamo qui la costituzione di 
uno Stato ebraico in Eretz-Israel, che sarà chiamato Stato di Israele […] Lo Stato 
di Israele assicurerà completa uguaglianza di diritti sociali e politici a tutti i suoi 
abitanti, senza distinzione di religione, razza o sesso; garantirà la libertà di 
religione, di coscienza, di lingua, di educazione e di cultura1. 

 
Fin dalla sua proclamazione nel 1948, Israele si è definito “Stato ebraico e 
democratico”, cercando di conciliare la sovranità del popolo ebraico con il 
riconoscimento di diritti eguali per tutti i cittadini. Questa doppia definizione 
racchiude una tensione strutturale: l’ebraicità dello Stato introduce un criterio di 
appartenenza che può entrare in conflitto con l’universalismo giuridico delle 
democrazie liberali. Israele diventa così un laboratorio emblematico per 
interrogare i limiti del nazionalismo liberale, ossia la tradizione che tenta di 
coniugare identità collettiva e uguaglianza civica. Studiosi come Sammy Smooha, 
Yoav Peled e Oren Yiftachel hanno descritto Israele come un’“etnocrazia”: un 
sistema che mantiene procedure democratiche ma distribuisce diritti e risorse 
secondo linee etniche e religiose2. L’elemento liberale — incarnato dalla Corte 

 
1 “By virtue of our natural and historic right and on the strength of the resolution of the United 
Nations General Assembly, we hereby declare the establishment of a Jewish State in Eretz-Israel, to 
be known as the State of Israel […] The State of Israel will ensure complete equality of social and 
political rights to all its inhabitants irrespective of religion, race or sex; it will guarantee freedom of 
religion, conscience, language, education and culture”. David Ben Gurion, Declaration of the 
Establishment of the State of Israel, 14 maggio 1948. 
2 Sammy Smooha, Ethnic Democracy: Israel as an Archetype, in “Israel Studies”, vol. 2, n. 2, 1997, 
pp. 198-241; Yoav Peled e Gershon Shafir, Being Israeli: The Dynamics of Multiple Citizenship, 
Cambridge University Press, 2002; Oren Yiftachel, Ethnocracy: Land and Identity Politics in 
Israel/Palestine, University of Pennsylvania Press, 2006. 



Riccardo Iannaccone 

 
 

	

130 

Suprema, alcune Basic Laws e una sfera pubblica pluralista — ha garantito elezioni 
competitive e tutela formale dei diritti individuali. Tuttavia, questi principi 
convivono con un ordine politico che attribuisce la sovranità in modo esclusivo al 
popolo ebraico, restringendo la cittadinanza piena ai soli membri della 
maggioranza nazionale. La tensione si manifesta sia nel rapporto tra ebrei e non 
ebrei — in particolare i cittadini palestinesi di Israele — sia all’interno della stessa 
società ebraica, dove si è consolidata una gerarchia che ha storicamente 
marginalizzato i gruppi mizrahim di origine araba e islamica3. Tra il 1996 e il 2022, 
Israele ha costruito un ordine politico selettivo in cui sicurezza e identità nazionale 
prevalgono progressivamente sull’uguaglianza liberale. 

 
 
Quadro cronologico e razionale della ricerca 
 
Il progetto si concentra sul periodo 1996-2022, segnato da profonde trasformazioni 
del sistema politico e giuridico israeliano. Negli anni ‘90, con la Basic Law: Human 
Dignity and Liberty (1992), la Corte Suprema guidata da Aharon Barak ha 
inaugurato una “rivoluzione costituzionale”, fondando la protezione dei diritti sul 
principio di dignità umana e sulla proporzionalità come strumento di 
bilanciamento4. Il primo governo Netanyahu (1996-1999) ha modificato il quadro 
politico, accentuando la centralità dell’ebraicità nello Stato e influenzando la 
definizione della cittadinanza. In questo periodo, il partito Shas ha consolidato la 
propria influenza tra le classi popolari, esprimendo le rivendicazioni dei mizrahim 
tramite l’enfasi sul carattere ebraico e religioso dello Stato, mentre il Likud ha 
ampliato questa base di consenso, integrando appartenenza, religione e 
cittadinanza nella sua strategia politica5. 
Il periodo della Seconda Intifada (2000-2005) ha accentuato la percezione di 
insicurezza e ha portato all’adozione della Nationality and Entry into Israel Law 
(2003), che ha vietato i ricongiungimenti familiari tra cittadini israeliani palestinesi 

 
3 Yiftachel, Ethnocracy: Land and Identity Politics in Israel/Palestine. 
4 Basic Law: Human Dignity and Liberty, 5752–1992. 
5 Yoav Peled, Towards a Redefinition of Jewish Nationalism in Israel: The Enigma of Shas in 
“Ethnic and Racial Studies”, vol. 21, n. 3, 1998, pp. 473–493. 



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 
 

131 

dei Territori Occupati6. La Corte Suprema, nel caso Adalah v. Minister of Interior 
(2006), pur riconoscendo la natura discriminatoria della legge, ne ha confermato 
la validità, sostenendo che la tutela della sicurezza nazionale dovesse prevalere sui 
diritti individuali in un contesto di “conflitto permanente”7. In questo modo, il 
principio di proporzionalità, concepito nella giurisprudenza liberale come 
bilanciamento tra libertà e interesse pubblico, è stato reinterpretato per giustificare 
limitazioni dei diritti, subordinando l’uguaglianza alla tutela dell’identità ebraica 
dello Stato8. 
Negli anni successivi, i governi Netanyahu (2009-2021), con il sostegno di partiti 
religiosi e mizrahim, hanno confermato e proseguito questa impostazione politica 
e legislativa, che ha trovato eco nella Basic Law: Nation-State (2018). La legge ha 
definito Israele come “Stato nazionale del popolo ebraico”, attribuendogli il diritto 
esclusivo all’autodeterminazione, retrocedendo l’arabo da lingua ufficiale a lingua 
con “status speciale” e sancendo la colonizzazione ebraica dei Territori Occupati 
come valore nazionale9. Il rinnovo nel 2022 della Nationality and Entry into Israel 
Law ha ulteriormente confermato questa impostazione, presentata come 
“necessità di sicurezza” per preservare “il carattere ebraico e democratico dello 
Stato”. In questo modo, la combinazione delle due leggi riflette la logica secondo 
cui la cittadinanza e il ricongiungimento familiare possono essere subordinati alla 
definizione etnica dello Stato10. 
 
 
Metodo di ricerca 
 
Per affrontare questo tema, la ricerca adotta un approccio misto — empirico, 
qualitativo e teorico-filosofico — che consente di collegare la dimensione 

 
6 Nationality and Entry into Israel Law (Temporary Order), 5763–2003. 
7 HCJ 7052/03, Adalah v. Minister of Interior. 
8 Aharon Barak, Proportionality: Constitutional Rights and Their Limitations, Cambridge 
University Press, 2012, pp. 45-68. 
9 Basic Law: Israel as the Nation-State of the Jewish People, 5778-2018; Adalah – The Legal Center 
for Arab Minority Rights in Israel, Israel’s Jewish Nation-State Law, 20 dicembre 2020, 
https://www.adalah.org/en/content/view/9569, (ultimo accesso: 10 ottobre 2025); Amir Fuchs e 
Suzie Navot, Nation-State Law Explainer, Israel Democracy Institute, 11 dicembre 2023, 
https://en.idi.org.il/articles/24241, (ultimo accesso: 10 ottobre 2025). 
10 Nationality and Entry into Israel Law (Temporary Order), 5782–2022. 

https://www.adalah.org/en/content/view/9569
https://en.idi.org.il/articles/24241


Riccardo Iannaccone 

 
 

	

132 

strutturale delle disuguaglianze con quella discorsiva e normativa che le legittima. 
Tale impostazione mira a superare la tradizionale distinzione tra analisi giuridica e 
analisi politica, trattando le norme non solo come testi, ma come dispositivi di 
produzione del consenso e della gerarchia sociale. 

● Analisi empirica: attraverso dati provenienti da fonti ufficiali (Israel 
Central Bureau of Statistics, Israel State Archives, Pew Research Center, 
Organisation for Economic Co-operation and Development), la ricerca 
misura le disuguaglianze nella distribuzione delle risorse pubbliche 
(istruzione, abitazione, infrastrutture) e nella rappresentanza istituzionale, 
confrontando la condizione dei gruppi palestinesi, mizrahì e ashkenaziti. 

● Analisi qualitativa: lo studio delle sentenze, dei documenti parlamentari e 
delle dichiarazioni politiche è integrato da interviste a giuristi, attivisti e 
rappresentanti di ONG (Adalah, Mossawa Center, HaMoked), con 
l’obiettivo di ricostruire il discorso della cittadinanza e della sicurezza nel 
periodo post-1996. 

● Analisi teorico-filosofica: la riflessione si colloca all’incrocio tra le teorie del 
multiculturalismo liberale (Will Kymlicka) e della giustizia relazionale 
(Shlomi Segall), interrogando la compatibilità tra la struttura giuridica 
israeliana e i principi di uguaglianza sostanziale11. L’analisi dialoga inoltre 
con la tradizione del nazionalismo liberale di Yael Tamir e Michael Walzer, 
che tenta di conciliare identità collettiva e pluralismo, e con la 
giurisprudenza di Aharon Barak, per il quale la proporzionalità 
rappresenta il cardine dell’equilibrio tra democrazia e identità nazionale12. 

 

 
 
 
 

 
11 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights, Oxford 
University Press, 1995; Shlomi Segall, Relational Justice: A Theory of Social and Political Equality, 
Routledge, 2015. 
12 Yael Tamir, Liberal Nationalism, Princeton University Press, 1993; Michael Walzer, Spheres of 
Justice: A Defense of Pluralism and Equality, Basic Books, 1983; Aharon Barak, Proportionality: 
Constitutional Rights and Their Limitations. 



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 
 

133 

Conclusioni 
 
Il progetto di ricerca mira a mostrare come, tra il 1996 e il 2022, Israele abbia 
progressivamente rafforzato giuridicamente il legame tra sicurezza, identità e 
cittadinanza, consolidando dinamiche etnocentriche. I cittadini palestinesi 
vengono collocati ai margini dell’appartenenza nazionale, mentre i mizrahim, 
attraverso il ruolo politico del partito Shas, si avvicinano a posizioni etno- 
nazionaliste e si inseriscono in una gerarchia interna che riproduce la supremazia 
ashkenazita. La Nationality and Entry into Israel Law (2003-2022) e la Basic Law: 
Nation-State (2018) rappresentano momenti chiave in cui sicurezza e demografia 
agiscono come criteri di legittimità politica, subordinando il principio di 
uguaglianza alla tutela della maggioranza ebraica. 
Questo studio intende inoltre valutarne l’impatto concreto, collegando la 
dimensione strutturale delle disuguaglianze con quella discorsiva e normativa che 
le legittima. Attraverso un approccio misto — analisi empirica, studio qualitativo 
di sentenze e documenti politici, insieme a una riflessione teorico-filosofica — la 
ricerca mostra come l’ordinamento israeliano si sia evoluto da un liberalismo 
costituzionale fondato sui diritti individuali a un ordine selettivo, in cui 
cittadinanza piena e diritti politici sono riservati principalmente alla popolazione 
ebraica, confermando le tensioni tra etnicità e uguaglianza già evidenziate nella 
letteratura. 
 
 

__________________ 
 
Riccardo Iannaccone Dottorando, Università di Pisa, progetto di dottorato: Sicurezza 
nazionale e legislazione etnocentrica in Israele (2000-2022): un’analisi storica del rapporto 
tra politica estera e cittadinanza. 
Temi di ricerca: storia politica e istituzionale di Israele e del Medio Oriente; studi storici e 
politico-istituzionali sulla regione; analisi del discorso pubblico securitario israeliano 
(2000-2023); diritto e cittadinanza nel Medio Oriente contemporaneo; nazionalismo 
liberale e teorie dell’uguaglianza; studi sul nazionalismo e sulle minoranze etniche; 
sicurezza nazionale e costruzione dell’identità nelle relazioni internazionali; minoranze e 
disuguaglianza nello Stato-nazione. 
 
Keywords: Israele, Cittadinanza, Nazionalismo liberale, Sicurezza nazionale, 
Disuguaglianza, Minoranze.



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

	

134 

 Il “violino di Auschwitz”:  
 un caso di studio su musica e memoria della Shoah (2014-2023) 

di Clotilde Brandone 

 
 
Genesi del mito 
 
Annunciato sul Corriere della Sera come “violino della Shoah che sopravvive ai 
silenzi dell’Olocausto”1, il “violino di Auschwitz” è da alcuni anni oggetto di 
cronaca giornalistica e la sua voce è regolarmente ascoltata in sale da concerto e 
scuole intorno al 27 gennaio: è il protagonista di un romanzo illustrato per 
bambini di successo2, ha suonato al Memoriale della Shoah di Milano ed è 
comparso in un popolarissimo talent-show televisivo nazionale3. A partire dalla 
viralità della sua diffusione, questo contributo indaga, in chiave storico-culturale, 
la vicenda pubblica del violino, ovvero il suo radicamento nello spazio culturale 
italiano, tra il 2014 e il 2023. Nel 2014, l’ingegnere e mecenate milanese Carlo 
Alberto Carutti dichiarò il rinvenimento di un violino con una stella di David 
dorsale presso un antiquario torinese, sostenendo che lo strumento avesse un 
legame con il campo di concentramento di Auschwitz Birkenau. Un presunto 
cartiglio musicale interno allo strumento, un piccolo spartito musicale con una 
sequenza numerica inscritta tra le note, lo avrebbe fatto risalire al numero di 
matricola di Enzo Levy. Quest’ultimo, ebreo veronese di nascita ma per anni 
residente a Torino, sarebbe stato deportato ad Auschwitz Birkenau nel 1943; 
reduce da Auschwitz, avrebbe prestato servizio nella Federazione Giovanile ebraica 
di Torino tra gli anni Cinquanta e Sessanta. Il violino non venne, però, attribuito 
a Enzo. Probabilmente in ragione della sua particolare fattura e delle sue 
decorazioni, il mecenate pensò a una proprietaria femminile: Eva Maria, la sorella 
maggiore di Enzo. Anche lei, come il fratello e la loro madre Egle, venne deportata 

 
1 Gilberto Bazoli, Ecco il violino della Shoah. La sua voce salvò Renzo, in “Corriere della Sera”, 19 
dicembre 2014. 
2 Anna Lavatelli, Il violino di Auschwitz, Interlinea, 2017. 
3 Italia’s Got Talent, Alessandra Romano racconta la Shoah con il suo violino a Italia’s Got Talent, 
YouTube, 16 marzo 2022, https://www.youtube.com/watch?v=Mz4_6af3E54, (ultimo accesso: 15 
ottobre 2025). 

https://www.youtube.com/watch?v=Mz4_6af3E54


Clotilde Brandone 
 

 
 
 

135 

ad Auschwitz Birkenau nel dicembre del 1943; solo Enzo sopravvisse, entrambe le 
donne morirono nel campo4. Tali assunti erano completamente disancorati da 
verifiche empiriche. Lo stesso cartiglio, che Carutti immaginò scritto nel campo da 
Enzo per la sorella, è quasi certamente una sovrascrittura posteriore al 1945: i suoi 
simboli, un filo spinato e la scritta Der Musik Macht Frei, fanno parte di un 
arsenale retorico formatosi nella cultura italiana non prima del secondo 
dopoguerra5. Rimaneva, peraltro, ancora tutta da dimostrare la questione del 
presunto trasporto del violino nel campo. Dalla documentazione disponibile che 
ho consultato, risulta che nel novembre del 1943 i Levy si sarebbero rifugiati a 
Tradate, al confine con la Svizzera, in un “appartamento composto di 6 stanze” di 
una certa signora Macchi, proprietaria6. Proprio a Tradate, la signora Egle e i suoi 
figli sarebbero stati rapiti e arrestati il 12 novembre. Una testimonianza resa davanti 
alla Commissione Giustizia di Varese dal signor Edgardo Levy, padre di Eva Maria 
ed Enzo, contro il paracadutista Giovanni Rossi, chiarisce meglio le cose. Dalle 
parole del Levy, risulta che all’atto dell’arresto nessun oggetto di valore, e quindi 
nessun violino, sarebbe stato confiscato alla sua famiglia7. Infine, se il mecenate 
sostenne l’arruolamento di Eva Maria nell’orchestra femminile del campo, in realtà 
nessun nominativo della ragazza compare negli elenchi dei suoi membri8. Dalla 
documentazione disponibile, possiamo solo sapere che Eva Maria risultava arrivata 
in condizioni “discrete” nel campo, e che poi “nulla si seppe di lei”9. Eppure, 
rafforzata dall’impossibilità di smentite dirette, la narrazione continua a circolare 
nello spazio pubblico italiano. La presenza di elementi storicamente reali dà un 
ingannevole accento di verità alla vicenda. Allo stesso tempo, anche le simbologie 

 
4 Cfr. Archivio Ebraico Terracini, Comunità, fasc. 332; AET, Comunità, fasc. 334/1; CDEC, 
Persone, Enzo Levy; CDEC, Persone, Egle Segre; CDEC, Persone, Eva Maria Levy. 
5 Oren Baruch Stier, Holocaust Icons. Symbolizing The Shoah in History and Memory, Rutgers 
University Press, 2015. 
6 Archivio di Stato di Varese, Questura di Varese, s.fasc. “Levy Edgardo”, in fasc. 75 “Rossi 
Giovanni”; Sullo “sfollamento” della famiglia da Torino a Tradate era informata anche la Questura 
di Torino e Varese avvisata, nel caso di Eva Maria, dalla I squadra di Saronno del 609° Comando 
Provinciale della G. N. R. di P. C. D. l’8 febbraio 1945. In Archivio di Stato di Milano, Prefettura 
di Milano, Gabinetto, II serie pratiche ebrei, Prefettura di Varese, b. 2, fasc. 161 e 164. 
7 Ibid. 
8 Cfr. la lista dei membri dell’orchestra femminile di Auschwitz Birkenau realizzata nel dopoguerra 
da Zofia Cykowiak, prigioniera politica polacca (44327) e membro di quell’orchestra. Il documento 
mi è stato concesso dall’Archivio dell’Auschwitz-Birkenau State Museum. 
9 AET, Comunità, fasc. 334/1. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 

	

136 

e formulazioni culturali ricorrenti che lo caratterizzano, stratificandosi in esso, 
creano un effetto deja vu che fa percepire come vero ciò che è raccontato. Con la 
pubblicazione, nel 1982, del libro Sursis pour l’orchestre10 di Fania Fenelon, il tema 
dell’orchestra femminile di Auschwitz Birkenau fece per la prima volta capolino 
nell’immaginario internazionale della Shoah. Il romanzo, e la sua ancora più nota 
trasposizione cinematografica, generarono un’ondata di epigoni, influenzando 
notevolmente le percezioni collettive della Shoah. Nel 1997, un’eco di questa 
memoria arrivò anche in Italia, con la fondazione della compagnia teatrale 
milanese Alma Rosé11. La “stella di David” dorsale, evocante un’iconica “ebraicità” 
del violino, è un ulteriore elemento strutturale di questa narrazione. Dagli anni 
Ottanta, in Italia e non solo, una crescente attenzione al mondo della cultura 
ebraica sfociò dalle accademie nella cultura di massa12. Un revival della musica 
strumentale ebraica dell’Europa orientale fu un aspetto sottovalutato ma 
integrante di questo più ampio processo di recupero e riorganizzazione 
dell’ebraicità. A partire dal 1979, esperienze come la pubblicazione di un LP dal 
titolo Jewish Klezmer Music del duo Feldman-Statman o il successo europeo di 
gruppi americani quali Kapelye e The Klezmatics, sottintesero una comune 
nostalgia verso un’ebraicità scomparsa nella Shoah13. Il violino, in particolare, 
assunse una rilevanza mediatica con il celebre film Fiddler on the roof del 197114, 
che aveva rappresentato per la cultura americana la necessaria riconnessione con 
un mondo yiddish minacciato di scomparire. Entro tale contesto, si inserì anche la 
figura di Amnon Weinstein, liutaio di Tel Aviv che negli anni Novanta fondò il 
progetto internazionale di violini presuntamente provenienti da ghetti e campi, 
intitolato Violins of Hope15, e in cui la parola “speranza” suggeriva il desiderio di 
recuperare un’ebraicità minacciata dall’oblio. Il catalogo dei suoi strumenti appare 
ricco di violini simili a quelli italiani, per fattura e stelle, simili a quella di David, 

 
10 Fania Fenelon, Playing for Time, Routier, 1997. 
11 Alma Rosé, https://www.almarose.it, (ultimo accesso: 15 ottobre 2025). 
12 Guri Schwarz, “Una scoperta dell’ebraismo”: note sull’industria culturale italiana degli anni 
Ottanta, in “Mondo contemporaneo”, 2017. 
13 Francesco Spagnolo, Se il violinista cade dal tetto…l’Italia nel ‘revival’ della musica ‘klezmer’, in 
“Rivista italiana di musicologia”, vol. 36, n. 1, 2001, pp. 85-129. 
14 Joshua S. Walden, The Yidishe Paganini: Sholem Aleichem’s Stempenyu, the Music of Yiddish 
Theatre and the Character of the Shtetl Fiddler, in “Journal of the Royal Music Association”, vol. 
139, n. 1, 2014, pp. 89-136. 
15 Violins of hope, https://www.violins-of-hope.com/, (ultimo accesso: 15 ottobre 2025). 

https://www.almarose.it/
https://www.violins-of-hope.com/


Clotilde Brandone 
 

 
 
 

137 

dorsali. Per l’Italia, tra anni Ottanta e Novanta, un generico interesse per repertori 
musicali folkloristici attraversò il nostro paese, con un’inedita e profonda 
attenzione per il mondo yiddish16. Tali fenomeni culturali contribuirono a 
plasmare la narrazione intorno al violino. 
 
 
L’uso pubblico 
 
All’indomani della presunta “scoperta”, Carutti ottenne il trasferimento del 
violino nella sua collezione di antica liuteria del museo civico di Cremona. Qui, il 
28 gennaio 2015, lo strumento apparve pubblicamente per la prima volta. La 
cerimonia fu sfarzosa, alla presenza del ministro della Cultura Franceschini: 
l’oggetto fu esibito come un “violino che ha attraversato la storia del Novecento”, 
una nuova “fiaccola della memoria” piuttosto che “un modo fortissimo per 
ricordare la Shoah”17. Come una reliquia laica, venne accompagnato da intensi 
discorsi ideologici, di remissione e rafforzamento della morale, come un 
catalizzatore di prestigio civile per una città con una chiara vocazione culturale alla 
musica e alla liuteria. Il legame con un passato macabro che gli conferiva credibilità, 
la traslazione da un luogo ignoto a uno simbolico, la pomposità dell’ostensione 
pubblica erano chiari indizi di tale uso. In questo rituale, la musica fu un elemento 
cruciale. La serata si aprì con la Danza degli spiriti beati di C. W. Gluck su libretto 
di Ranieri de’ Calzabigi, trasposizione musicale settecentesca del mito greco 
dell’Orfeo18, che trasmetteva l’idea di una potenza levatrice universale della musica, 
capace di penetrare l’aldilà. Da parte dell’industria culturale italiana, questo veicola 
la necessità della musica in quanto mezzo emozionalmente potente ma che evade 
dal campo visivo, e che dunque permette di guardare solo obliquamente a quel 

 
16 Spagnolo, Il violinista cade dal tetto, p. 112. Emblematica in tal senso è la figura di Moni Ovadia, 
la cui sperimentazione musicale rievoca un ebraismo astratto e avvolto nella tenebrosa eco di un 
mondo scomparso. 
17 Gianluca Galimberti, Violino Shoah, teatro e Museo del Violino: Ministro Franceschini a 
Cremona, YouTube, 26 gennaio 2015, 
https://www.youtube.com/watch?v=8iAQ96EUglw&pp=ygUaZnJhbmNlc2NoaW5pIHZpb 
2xpbm8gc2hvYWg%3D, (ultimo accesso: 21 marzo 2024). 
18 Giorno della Memoria, numerose iniziative anche a Cremona, in “Cremona In Comune”, 22 
gennaio 2015; Gigi Romani, Cremona. Risuonano gli strumenti sopravvissuti alle guerre, in “La 
Provincia Cremona”, 29 gennaio 2015. 

https://www.youtube.com/watch?v=8iAQ96EUglw&pp=ygUaZnJhbmNlc2NoaW5pIHZpb2xpbm8gc2hvYWg%3D
https://www.youtube.com/watch?v=8iAQ96EUglw&pp=ygUaZnJhbmNlc2NoaW5pIHZpb2xpbm8gc2hvYWg%3D


ATTI CONVEGNO 
 

 
 

	

138 

passato, distanziandosi da una reale comprensione. A proposito, di questo 
repertorio fece parte anche il Tema di Schlindler’s List di John Williams, presenza 
pressoché ubiqua negli eventi pubblici di presentazione del violino, rivelatrice di 
un sentimento autoassolutorio degli italiani in rapporto a quel passato. Attraverso 
la musica del “violino di Auschwitz”, essi affrontano, ma in maniera edulcorata, la 
Shoah, facendone il vessillo di una deproblematizzata “resistenza umana” ai 
drammi della storia: il violino diventa un “inno alla vita”19, un adagio contro i 
generici mali della storia. Concludo osservando che al di là dell’apparente 
impercettibilità di questo caso di studio, esso si rivela assai utile a focalizzare il 
funzionamento del 27 gennaio, e soprattutto il ruolo sempre più preponderante 
assunto dalla musica nelle sue pratiche commemorative. Un campo di indagine, 
quest’ultimo, ancora aperto ma promettente. 
 
 
___________________ 
 
Clotilde Brandone Dottoranda, Università degli Studi di Genova, progetto di dottorato: 
La memoria della Shoah nella letteratura per l’infanzia italiana (1988-2018). 
Temi di ricerca: storia culturale, memoria della Shoah, cultura di massa. 
 
 
Keywords: Cultura di massa, Memoria, Musica, Shoah.

 
19 Gianluca Galimberti, Violino Shoah, teatro e Museo del Violino: Ministro Franceschini a 
Cremona. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 
 

139 

 Interpretare Paolo di Tarso:  
 antiche e nuove forme di antigiudaismo 

di Giulio Mariotti 

 
 
Introduzione 
 
“Detestare l’antisemitismo non è sufficiente: è anche necessario comprendere che 
cosa lo renda possibile come fenomeno ideologico e teologico”, scriveva Anders 
Gerdmar nel suo Bibbia e antisemitismo teologico (2020)1. La riflessione dello 
studioso svedese mette in luce un nodo cruciale della storia cristiana: la genesi 
dell’antigiudaismo non come aberrazione esterna, ma come esito interno di una 
certa lettura della Scrittura. Tra i testi più esposti a interpretazioni ambigue vi sono 
le lettere di Paolo di Tarso, che nei secoli hanno alimentato sia visioni universaliste 
opposte al presunto particolarismo (e provincialismo) ebraico, sia retoriche di 
contrapposizione tra fede e Legge, spirito e carne. 
L’obiettivo di questo articolo è quello di presentare come l’interpretazione di 
Paolo di Tarso e del suo pensiero, nel corso della storia abbia alimentato, e anche 
oggi alimenti, l’antigiudaismo religioso. Se infatti riguardo all’ebraicità di Gesù 
ormai c’è una diffusa condivisione, nei confronti di Paolo e degli scritti paolini ci 
sono ancora dei distinguo che ne minano la complessità della ricezione stessa. La 
figura dell’Apostolo, fin dal II secolo e.c. è stata investita di un’aurea di 
sostituzionismo antigiudaico se non direttamente utilizzata a giustificare quello 
che Jules Isaac identificherà come l’insegnamento del disprezzo2. 
 
 
Dal giudaismo alla fede: un’antitesi costruita 
 
La tradizione cristiana, fin dal II secolo, ha spesso collocato Paolo contro il 
giudaismo. Ignazio di Antiochia gettava le basi dell’idea di una terza etnia, distinta 
sia dai Giudei che dai gentili (Phil. 3,2-3). Giustino Martire parlava di sostituzione 

 
1 Trad. dell’originale Anders Gerdmar, Roots of theological anti-Semitism: German biblical 
interpretation and the Jews, from Herder and Semler to Kittel and Bultmann, Brill, 2009. 
2 Cfr. Jules Isaac, L'Enseignement du mépris, Calmann-Lévy, 1962. 



Giulio Mariotti 
 

 
 

	

140 

della vecchia alleanza con la nuova, inaugurando la lunga storia della teologia della 
sostituzione (Dial. 11). Tertulliano arrivò a chiamare Paolo destructor Iudaismi, 
sostenendo che “Legge e Vangelo sono incompatibili” (Adv. Marc. 5,5.1), mentre 
Lutero — rileggendo le lettere paoline in chiave anticattolica — vide la salvezza 
delle opere come fondamento di quello che veniva definito come legalismo 
ebraico, condannando Israele alla “perdizione eterna” (cf. Degli Ebrei). 
Queste premesse antiche gettarono le basi di un paradigma teologico che avrebbe 
plasmato l’immaginario europeo per secoli. Nel Novecento italiano, autori come 
Giovanni Papini e Agostino Gemelli ripresero e aggiornarono quella 
contrapposizione. Papini, nella Vita di Cristo (1921), paragonava Israele a un fico 
sterile, simbolo di una religione arida “di riti e cerimonie inutili”, destinata a 
seccarsi “in eterno”3. Gemelli, nell’ottobre 1924, pubblicò su Vita e Pensiero un 
testo in cui si chiedeva provocatoriamente se il mondo non starebbe meglio “se 
insieme al positivismo, il socialismo, il libero pensiero morissero tutti i Giudei che 
continuano l’opera di coloro che hanno crocifisso Nostro Signore” — un passo 
poi parzialmente ritrattato, ma rivelatore di un clima culturale dove il pregiudizio 
religioso si intrecciava con il razzismo4. È questa l’epoca in cui la Chiesa cattolica 
vedeva nel contributo ebraico alle lotte risorgimentali che portarono all’unità 
d’Italia e alla fine dello Stato Pontificio, un ulteriore “peccato” da attribuire 
all’intero popolo ebraico. 
Nel medesimo periodo, il cappuccino Emmanuele da San Marco distingueva la 
“giustizia legale e vendicativa” del giudaismo dalla “giustizia spirituale” di Paolo, 

 
3 Si noti come Joseph Ratzinger (Benedetto XVI) nel 2007 in Gesù di Nazaret parlava dell’opera 
del Papini definendola, con altre, “entusiasmante” poiché partiva dai Vangeli, a differenza di quegli 
studi che dividevano il “Gesù storico” dal “Gesù della fede”. Si ricorda che quest’opera in Italia 
comparve poco dopo il volume di Mauro Pesce e Corrado Augias Inchiesta su Gesù (2006), e forse 
voleva proprio porsi in antitesi con la lettura storica di Gesù. 
4 Guardando dalla nostra prospettiva a quei tempi, lascia sgomenti che a pochi giorni dal 
ritrovamento del corpo martoriato per mano fascista di Giacomo Matteotti, e dall’impatto che 
ebbe nella società italiana, Gemelli vedeva come uno dei mali della società gli ebrei. Cfr. Agostino 
Gemelli, Il suicidio di F. M., in “Vita e Pensiero”, n. 10, 1924, p. 506; Agostino Gemelli, In tema di 
Ebrei e di… errori, in “Vita e Pensiero”, n. 12, 1924, p. 753. Si noti che il primo articolo fu pubblicato 
in forma anonima, ma venne rivendicato (almeno come responsabilità indiretta) quale Direttore 
della rivista da Gemelli nell’articolo successivo. 



ATTI CONVEGNO 
 

 
 
 

141 

sancendo ancora una volta il passaggio dalla Legge alla Grazia come emancipazione 
dalla tradizione ebraica5. 
Dopo la Shoah in seno alle differenti confessioni cristiane si diffuse il desiderio di 
rivedere certe letture antigiudaiche del Nuovo Testamento. Nella Chiesa cattolica 
fu con il Vaticano II (1965), nella Nostra Aetate, che si registra un punto di non 
ritorno. Tuttavia, come dimostrano le parole più recenti di predicatori e 
commentatori italiani — dove si distingue ancora tra “religione vuota” e “vera 
fede” o si invita a “passare dalla religione alla fede” — le forme sottili di 
antigiudaismo teologico sopravvivono nel linguaggio popolare e omiletico. 
In Italia, alcuni recenti esempi mostrano come la distinzione tra “fede” e 
“religione”, tra “Vangelo” e “Legge”, continui a essere caricata di un sottotesto che, 
pur inconsapevolmente, ripropone l’antitesi tra cristianesimo e giudaismo. Ad 
esempio, nel suo commento riguardante la festa della “Conversione di San 
Paolo”6, Luigi M. Epicoco, noto predicatore e scrittore cattolico, parla del 
passaggio “dalla religione alla fede”, invitando a superare una religione “piena di 
tradizione ma vuota di vera fede”7. In modo simile, Antonio Spadaro, su “Il Fatto 
Quotidiano” del 29 agosto 2021, ha contrapposto la “religione del cuore” alla 
“dottrina dei precetti”, suggerendo che il vero rapporto con Dio non consista in 
“lavaggi disinfettanti per dialogare con Dio”8. Queste metafore — 
apparentemente morali — evocano tuttavia l’immagine di un ebraismo fondato 
su riti sterili, contro un cristianesimo autenticamente spirituale. 
Nel panorama editoriale recente, Corrado Augias nel suo Paolo. L’uomo che 
inventò il cristianesimo (2023) ripropone una versione da un punto di vista non 
confessionale: il Paolo di Augias, riprendendo immagini che pensavamo ormai 
tramontate, è il geniale fondatore di una nuova religione contrapposta 

 
5 Cfr. Emmanuele da San Marco, Il concetto di giustizia dell’Enoc etiopico e S. Paolo, in “Biblica” 
vol. 18, n. 3, 1937, pp. 277-302; p. 281; n. 4, pp. 383-417; p. 388. 
6 Ricordiamo che nel 2023 sia stata promossa una petizione dal Segretariato per le Attività 
Ecumeniche (SAE) per proporre il cambio di nome alla festa in “Vocazione di San Paolo”. 
7 Cfr. Luigi M. Epicoco, “La parola del giorno di don Luigi Maria Epicoco”, Famiglia Cristiana, 23 
gennaio 2025, https://www.famigliacristiana.it/blogpost/don-epicoco-commento-vangelo-24-
gennaio-2025.aspx, (ultimo accesso: 31 ottobre 2025). 
8 L’articolo viene scritto in seguito alle polemiche suscitate della catechesi di papa Francesco dell’11 
agosto 2021. 

https://www.famigliacristiana.it/blogpost/don-epicoco-commento-vangelo-24-gennaio-2025.aspx
https://www.famigliacristiana.it/blogpost/don-epicoco-commento-vangelo-24-gennaio-2025.aspx


Giulio Mariotti 
 

 
 

	

142 

all’ebraismo “della paccottiglia giudaica”9, come egli stesso scrive, definendo la 
comunità di Gerusalemme prigioniera della tradizione e dell’obbedienza legalista.  
In tutti questi svariati casi si manifesta un antigiudaismo teologico di superficie, 
che non nasce crediamo da ostilità consapevole, ma da una lunga sedimentazione 
di immagini e schemi esegetici. L’ebraismo continua a essere rappresentato come 
religione della norma e del merito, contrapposta alla libertà della grazia, alla 
spontaneità del cuore e alla salvezza per fede. È un linguaggio che, pur senza intenti 
discriminatori, perpetua una visione gerarchica: il cristianesimo come 
compimento, l’ebraismo come residuo. Ciò si fonda su quella visione standard che 
considerava Gesù e i primi pensatori del suo movimento come opposti dall’esterno 
a un’immagine di giudaismo monolotico — non reale — costruita su una postuma 
stereotipizzazione cristiana del giudaismo rabbinico. 
Riconoscere queste dinamiche significa comprendere, con Gerdmar, che 
l’antigiudaismo non si annida solo nei pregiudizi espliciti, ma anche nelle 
ermeneutiche ordinarie con cui la Scrittura è narrata, predicata e citata. La sfida 
contemporanea non è soltanto detestare l’odio, ma interrogare il linguaggio che lo 
rende possibile anche quando è celato sotto intenti spirituali. 
 
 
Dall’antitesi alla riscoperta dell’ebraicità di Paolo 
 
In ambito internazionale Ferdinand C. Baur (1792-1860), padre della “scuola di 
Tubinga”, definì Paolo come l’antagonista del “giudaismo petrino”, descrivendo 
il cristianesimo come religione universale contrapposta a una fede legalista e 
particolarista, quale il giudaismo.  
Tale visione fu poi esasperata da teologi compromessi con il nazionalsocialismo. 
Gerhard Kittel (1888-1948), curatore del monumentale Theologisches Wörterbuch 

 
9 Proprio questa espressione inadeguata e non rispettosa dell’indagine storica sembra essere ripresa 
dal sopracitato articolo di Spadaro dove si parla di “paccottiglia devota”. Forse si allude qui al 
pensiero paolino di Fil 3,8 che considerava spazzatura (gr. skubala) ciò a cui precedentemente 
riteneva un motivo di vanto nel suo modo di vivere il giudaismo, ma estrapolato e 
decontestualizzata dal dibattito intragiudaico di allora, tale espressione dà adito, oggi, a letture 
anacronistiche mettendo in un’opposizione qualitativa cristianesimo ed ebraismo.  



ATTI CONVEGNO 
 

 
 
 

143 

zum Neuen Testament10, sostenne che l’antigiudaismo paolino avrebbe avuto un 
ruolo positivo nel “frenare la giudaizzazione razziale del mondo antico”, mentre 
Walter Grundmann (1906-1976) fondò nel 1939 l’“Istituto per la de-giudaizzazione 
della vita ecclesiale tedesca”. Qui Paolo veniva celebrato come l’uomo che aveva 
liberato il cristianesimo dalla “minaccia mortale del giudaismo della diaspora”11. Il 
linguaggio teologico diveniva così complice dell’ideologia razziale. 
Studiosi come Claude Montefiore, George Moore e Albert Schweitzer avviarono 
agli inizi del ’900 una revisione critica della visione standard. Il secondo 
dopoguerra segnò poi una svolta sia per una rilettura in seno alle chiese del 
rapporto col popolo ebraico in seguito alla Shoah che per la scoperta dei 
manoscritti del Mar Morto. Da tali premesse nacque la New Perspective on Paul, 
teorizzata da Ed Parish Sanders nel 197712. Sanders demolì l’immagine di un 
giudaismo fondato sulla salvezza per le opere, mostrando come la religione del 
Secondo Tempio fosse piuttosto centrata sulla grazia e sull’alleanza, e segnando 
uno spartiacque per gli studi paolini. 
Negli ultimi decenni, la Paul Within Judaism Perspective, che ne è una rilettura 
radicale, rappresentata da autori come Mark D. Nanos, Paula Fredriksen 
inizialmente, e ormai da numerosi specialisti che ne hanno sviluppato e articolato 
il pensiero13, è andata oltre. Paolo non avrebbe mai abbandonato il giudaismo, ma 
avrebbe reinterpretato la sua identità all’interno di esso, da ebreo messianico e 
apocalittico. 
 
 
 
 
 

 
10 Gerhard Kittel, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, Kohlhammer, 1933-1979, 10 
voll.  
11 Cfr. Walter Grundmann, Die 28 Thesen der sächsischen Volkskirche erläutert, 
Deutschchristlicher Verlag, 1934. 
12 Cfr. Ed P. Sanders, Paolo e il giudaismo palestinese. Studio comparativo su modelli di religione, 
Paideia, 1977. 
13 Per il panorama italiano vogliamo ricordare tra i primi a portare avanti le medesime istanze Mauro 
Pesce e Gabriele Boccaccini. Per una panoramica storiografica completa si veda Gabriele Boccaccini 
e Giulio Mariotti, Paolo di Tarso, un ebreo del suo tempo, Carocci 2025. 



Giulio Mariotti 
 

 
 

	

144 

Conclusioni 
 
Le differenti ermeneutiche di Paolo — dall’antica teologia della sostituzione alla 
New Perspective e oltre — rivelano come ogni epoca abbia proiettato sull’apostolo 
le proprie tensioni. Nelle letture antiche e moderne, l’idea di un cristianesimo puro 
e spirituale contrapposto a un giudaismo legale e decadente ha fornito una matrice 
teologica dell’antigiudaismo. Le interpretazioni più recenti, al contrario, 
restituiscono a Paolo la sua ebraicità integrale e mostrano come la sua teologia non 
nasca dal rifiuto della Legge, ma dalla scoperta in Gesù Messia della soluzione al 
problema del male.  
In questo senso, leggere Paolo oggi significa anche un atto di responsabilità storica: 
riconoscere che le parole della Scrittura possono anche generare ostilità se 
interpretate con letture ideologiche. Capire come si sia potuto costruire un “Paolo 
contro l’ebraismo” è il primo passo per ritrovare, nel suo autentico messaggio, non 
la separazione, ma una dinamica intragiudaica. Perché — come ammonisce 
Gerdmar — non basta detestare l’antigiudaismo: occorre comprendere come 
nasca, anche da un’ermeneutica delle fonti portate fuori dal proprio contesto. 
 
 
___________________ 
 
Giulio Mariotti Docente a contratto all’ISSR R. Guardini di Trento. Autore con 
Gabriele Boccaccini di Paolo di Tarso, un ebreo del suo tempo.  
Temi di ricerca: apocalittica, Qumran, giudaismo del Secondo Tempio e origini cristiane, 
dialogo ebraico-cristiano. 
 
 
Keywords: Paolo di Tarso, Antigiudaismo, Storia dell’interpretazione, Teologia della 
sostituzione.



 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 
 

145 

 TRAME — Tracing Routes and Memories:  
 Entangled Jewish Experiences across the Mediterranean 

Progetto della Fondazione CDEC 

di Chiara Renzo 

 
 
TRAME — Tracing Routes and Memories: Entangled Jewish Experiences across 
the Mediterranean è un progetto della Fondazione CDEC, che si inserisce 
nell’ambito degli studi sulle migrazioni ebraiche contemporanee e intende offrire 
una nuova prospettiva sulle esperienze degli ebrei provenienti dal Nord Africa e 
dal Medio Oriente che, nel corso del Novecento, si sono stabiliti in Italia. 
L’iniziativa prende avvio dal fondo “Edoth”, conservato presso gli archivi della 
Fondazione CDEC, che raccoglie le testimonianze della prima generazione di ebrei 
provenienti da Egitto, Iran, Siria, Iraq, Libano, Tunisia e Libia, immigrati in Italia.  
Il fondo “Edoth”, formato da 143 interviste audiovisive corredate da materiali 
fotografici e documentari, offre la possibilità di conoscere e comprendere non solo 
la storia della presenza ebraica nel Mediterraneo, ma anche le origini e l’evoluzione 
dell’ebraismo italiano contemporaneo e le relazioni storiche tra l’Italia e le 
comunità ebraiche in Nord Africa e Medio Oriente dall’età moderna all’epoca 
contemporanea. Le interviste documentano la vita nei paesi d’origine, i mutamenti 
politici e sociali che hanno influenzato il destino delle comunità ebraiche locali, le 
cause della partenza, le esperienze della migrazione e l’integrazione in Italia, con 
particolare attenzione al caso della comunità di Milano. Infatti, durante il secolo 
scorso, l’Italia occupò una posizione peculiare nella geografia delle migrazioni 
ebraiche: da paese di transito per profughi, commercianti e viaggiatori, divenne 
progressivamente — soprattutto dopo la Seconda guerra mondiale — una meta 
stabile di immigrazione.  
A partire dalla fine degli anni Quaranta, nuovi flussi giunsero dalle sponde 
meridionali ed orientali del Mediterraneo, stimolati dai processi di 
decolonizzazione, dalle crisi politiche locali e dagli sviluppi del conflitto israelo-
palestinese. Tra i primi a stabilirsi vi furono gli ebrei iraniani, spesso discendenti 
della comunità di Mashhad, giunti con l’intento di avviare attività commerciali o 
cercare opportunità di lavoro. La loro presenza crebbe negli anni Sessanta grazie a 



Chiara Renzo  

 
 

	

146 

reti familiari consolidate, con una concentrazione particolare a Milano, dove negli 
anni Ottanta coloro di origini iraniane erano circa 1.600 persone. Su base simile, si 
insediarono nuclei provenienti da Siria e Libano, migrazioni più diluite nel tempo 
ma attive fino agli anni Settanta. Dopo la crisi di Suez del 1956, circa un migliaio di 
ebrei egiziani si stabilì a Milano, mentre molti di più furono coloro che transitano 
in Italia per poi dirigersi verso altre destinazioni, contribuendo comunque alla 
crescita della comunità locale, come testimonia il raddoppio degli iscritti alle scuole 
ebraiche tra il 1950 e il 1960. Un’ulteriore ondata migratoria seguì la Guerra dei Sei 
Giorni del 1967, quando la minoranza ebraica libica fu colpita da violenze e 
pogrom: quattromila persone trovarono rifugio temporaneo in Italia e circa 1.500 
vi si stabilirono definitivamente dopo l’ascesa di Gheddafi e i decreti di espulsione 
del 1970, con una presenza particolarmente significativa a Roma. 
L’acronimo TRAME esprime il duplice intento del progetto: da un lato 
valorizzare le vicende personali emerse dalle interviste, dall’altro richiamare 
l’immagine di un tessuto, le cui trame intrecciate rimandano alla composizione 
dell’ebraismo italiano contemporaneo. L’obiettivo è far conoscere le memorie 
degli intervistati e rendere questo patrimonio archivistico pienamente accessibile e 
interpretabile. Il progetto si è sviluppato in due fasi principali: la prima ha previsto 
la completa catalogazione archivistica del fondo “Edoth”, ora consultabile presso 
la Fondazione CDEC; la seconda ha portato alla realizzazione di una piattaforma 
digitale bilingue in continuo aggiornamento1. Il sito è concepito come uno 
strumento di divulgazione rivolto a un pubblico ampio, ma anche come risorsa 
didattica utile alla costruzione di percorsi formativi sui vari temi toccati dal 
progetto. La piattaforma è organizzata in tre sezioni principali, ciascuna delle quali 
offre una diversa modalità per esplorare memorie e documenti. La prima, 
intitolata “Focus”, presenta approfondimenti storici dedicati ai temi che gravitano 
intorno alla presenza ebraica nei Paesi del Nord Africa e del Medio Oriente e ai 
processi migratori verso e da queste regioni. I testi, redatti da diversi studiosi sulla 
base della letteratura esistente e della documentazione conservata presso l’Archivio 
CDEC, forniscono un quadro interpretativo che consente di contestualizzare le 
esperienze individuali degli intervistati all’interno delle trasformazioni politiche, 

 
1 La piattaforma è accessibile all’indirizzo: https://trame.cdec.it/, (ultimo accesso: 12 novembre 
2025).  

https://trame.cdec.it/


 
 ATTI CONVEGNO 

 

 
 
 

147 

sociali e culturali del loro tempo. La seconda sezione, “Storie”, raccoglie 
ricostruzioni biografiche elaborate a partire dalle testimonianze del fondo 
“Edoth”, integrate con fotografie familiari e con strumenti digitali interattivi. Tra 
questi rivestono un ruolo centrale le mappe individuali, che permettono di 
visualizzare gli spostamenti dei singoli nel tempo e nello spazio, comprese eventuali 
tappe intermedie prima dell’arrivo in Italia e le ragioni che hanno motivarono tali 
spostamenti. Tra gli strumenti creati nel corso del progetto, ci sono inoltre i data 
portraits: rappresentazioni grafiche che sintetizzano alcuni dati fondamentali 
raccolti dalle interviste — genere, età e decennio di arrivo in Italia, Paese di origine, 
motivazioni della partenza, presenza di tappe intermedie, modalità del viaggio — 
offrendo una lettura comparativa che valorizza tanto l’unicità delle biografie 
quanto le ricorrenze tra storie individuali e tra percorsi migratori. La terza sezione, 
“Cartografia”, mette a disposizione mappe interattive e altre visualizzazioni digitali 
che consentono uno sguardo d'insieme sulla storia delle migrazioni ebraiche dal 
Medio Oriente e dal Nord Africa verso l’Italia nella seconda metà del Novecento 
attraverso la lente delle digital humanities. L’integrazione di dati provenienti da 
fonti archivistiche, narrazioni personali e informazioni geografiche permette di 
osservare tanto le rotte migratorie quanto la dimensione politica, culturale e 
familiare, offrendo chiavi di lettura nuove e a più livelli.  
TRAME dimostra come le digital humanities possano trasformare l’archivio in 
uno spazio dinamico, capace di offrire nuovi strumenti per esplorarlo e di 
valorizzare la molteplicità dei dati che emergono dai documenti. La piattaforma 
non si limita a rendere accessibile un patrimonio poco conosciuto, ma invita a 
comprendere la mobilità ebraica all’interno di un quadro che consideri la pluralità 
dei fattori storici, politici e culturali in gioco, integrando esperienze individuali a 
lungo rimaste marginali. 
 

___________________ 
 
Chiara Renzo Dottoressa di ricerca in storia contemporanea e si occupa di migrazioni 
ebraiche nel Novecento. Dal 2023 è coordinatrice e ricercatrice del progetto TRAME — 
Tracing Routes and Memories. Entangled Jewish Experiences across the Mediterranean 
presso la Fondazione Centro di Documentazione Ebraica Contemporanea (CDEC), 
Milano.  
 
Keywords: Migrazioni ebraiche, Digital humanities, Italia, Mediterraneo, Storia orale. 



 
 

ATTI CONVEGNO 

	 148 

Ricerche in corso nel campo degli studi ebraici in Italia: 
una riflessione  

di Giordano Bottecchia, Angela Cimino, Riccardo Abram Correggia 

 
 
Al primo respiro, appena usciti dal monastero di Camaldoli dopo sei giorni intensi 
di esposizioni e dibattiti, si percepiva, oltre all’aria fresca del verde Appennino, la 
sensazione di aver preso parte ad un momento importante. 
A differenza di quello che avviene in altri paesi dove gli Jewish Studies (gli studi 
ebraici) costituiscono un vero e proprio settore disciplinare nelle università, in 
Italia succede che chi si occupa di tali tematiche si incontri in qualche convegno, 
altrimenti si procede come lupi solitari. Un caso eccezionale è rappresentato dai 
dipartimenti di lingue in cui è attivo l’insegnamento dell’ebraico, o di scienze 
religiose con un curriculum di ebraismo, ma perlopiù le principali occasioni di 
confronto si hanno all’estero. Proprio per questa mancanza universitaria, la 
promozione degli studi ebraici da parte di realtà associative culturali o di 
fondazioni rende la presenza di uno spazio di confronto ancora più necessaria. È 
chiaro che un corso di Jewish Studies avrebbe dei pro e dei contro. Richiudersi su 
se stessi sarebbe nocivo: il fatto che gli studiosi di materie ebraiche si trovino divisi 
in diversi dipartimenti offre certamente l’occasione di guardare in maniera 
fruttuosa al di là del proprio orizzonte tematico. Tuttavia, forte è anche l’esigenza 
di trovare spazi comuni per far dialogare tra di esse le ricerche che hanno 
nell’esperienza ebraica uno dei loro focus principali.  
Alla luce di ciò, il workshop è stato organizzato con l’idea di portare insieme 
studiosi e studiose da diversi dipartimenti di studi umanistici per farli dialogare 
sulle nuove ricerche da loro sviluppate e in corso di svolgimento. I temi sono stati 
selezionati anche in base agli argomenti d’interesse per la Fondazione CDEC, 
tramite il direttore Gadi Luzzatto Voghera, che fin da subito è stato promotore di 
questo evento per far dialogare ricercatori e ricercatrici, tra loro e con la 
Fondazione. Non è un caso che ciò sia avvenuto nell’anno del settantesimo 
anniversario della Fondazione CDEC, nata proprio su una spinta giovanile volta 
alla ricerca e allo studio del passato dell’ebraismo italiano. Grazie all’aiuto di tutti 
i dipartimenti della Fondazione CDEC, di Gabriele Boccaccini e del Monastero di 



 
Giordano Bottecchia, Angela Cimino, Riccardo Abram Correggia 

 

   
 

149 

Camaldoli, è stato costruito un programma con oltre quaranta interventi 
provenienti dal mondo della ricerca italiana.  
La IV Settimana internazionale di studi sull’ebraismo italiano ha dimostrato non 
solo quanto gli studi ebraici in Italia siano vivaci, ma anche quanto gli spazi di 
confronto siano essenziali: ascoltare proposte di ricerca, che si intersecano o che 
suscitano interrogativi rispetto ai propri temi d’interesse, così come vedere 
applicati agli Jewish Studies nuovi approcci metodologici ha costituito 
un’esperienza arricchente per ogni ricercatore e ricercatrice. 
Il dialogo interno tra studiose e studiosi è ciò che può far crescere un intero sistema 
di studi e portare i propri frutti sia nel mondo accademico sia al di fuori. Non 
sarebbe un’esagerazione dire che ogni contributo portato a Camaldoli è stato 
discusso, per almeno quaranta minuti, tra pari, in un’atmosfera di rispetto, fiducia 
e comprensione. Era come se il tempo mancasse costantemente. Questo non solo 
per gli oltre quaranta interventi, ma soprattutto per l’interesse e la partecipazione 
costruttiva alle ricerche altrui. Gli interventi di giovani studiosi e studiose sono 
inoltre stati accompagnati da quelli delle professioniste e dei professionisti del 
CDEC che hanno presentato ai partecipanti le attività e gli strumenti di ricerca 
messi a disposizione dalla Fondazione. È stata offerta una panoramica sulla nascita 
e sugli interessi della Fondazione CDEC. Sono state presentate le sfide dei suoi 
dipartimenti, tra cui l’archivio con la sua digital library, la biblioteca, la didattica, 
la ricerca storica e l’osservatorio antisemitismo. Infine sono stati esposti il lavoro 
d’archivio sui filmati di famiglia, le possibili applicazioni delle digital humanities e 
il progetto TRAME – Tracing Routes and Memories: Entangled Jewish 
Experiences across the Mediterranean, di cui questi atti riportano una descrizione. 
Queste presentazioni hanno dunque permesso di andare al di là della semplice 
discussione intellettuale per fornire ai ricercatori e alle ricercatrici strumenti di cui 
spesso si ignora l’esistenza. Sarebbe auspicabile che in futuro, altre realtà oltre al 
CDEC si impegnino su questa via per accrescere la sinergia tra le istituzioni 
culturali o di ricerca e giovani studiosi e studiose. 
Quei sei giorni hanno spaziato da temi relativi alla letteratura ebraica, alla storia 
degli ebrei d’Italia, all’antisemitismo, alla Seconda guerra mondiale, allo Stato 
d’Israele e alle migrazioni ebraiche. I temi non sono nuovi, ma l’approccio ad essi 
e il dialogo profondo instaurato durante il convegno hanno portato una ventata 



 
 

ATTI CONVEGNO 

	 150 

di novità che apre a orizzonti ancora inesplorati, per lo meno nel contesto italiano. 
Speriamo vivamente che ciò si colga anche dai contributi proposti in questi atti. 
Questo volume si propone di riportare al pubblico alcuni dei temi trattati durante 
questa settimana di studi. Ad ogni relatore e relatrice è stato chiesto di scrivere un 
riassunto del proprio intervento, così da poter offrire ai lettori e alle lettrici una 
panoramica degli argomenti trattati, dando poi la possibilità di contattare 
direttamente gli autori e le autrici in caso di interesse. Ne emerge un quadro 
estremamente ricco che fa ben sperare per il futuro degli studi ebraici in Italia. Per 
quanto nel tempo gli studiosi e le studiose di materie ebraiche in Italia abbiano 
prodotto contributi fondamentali, appare chiaramente, anche dalle relazioni 
presentate, quanto resti ancora da fare in due direzioni: in profondità e in 
ampiezza. L’idea di questo volume è quella di incoraggiare questo sviluppo, 
continuando il dialogo cominciato in presenza a Camaldoli anche con chi non ha 
avuto l’occasione di partecipare al convegno. Perché questa pubblicazione non 
rimanga del semplice inchiostro su una pagina bianca, invitiamo dunque i lettori 
e le lettrici a mettersi in contatto con gli autori e le autrici per porre domande, 
formulare critiche e offrire dei consigli. 
Ci auguriamo che questa esperienza sia la prima di una lunga serie e che possa 
diventare un appuntamento fisso. Per garantire un ulteriore sviluppo degli studi 
ebraici in Italia, riteniamo sia indispensabile incentivare il dialogo tra le generazioni 
di ricercatori e ricercatrici. Se come giovani possiamo apportare sguardi e idee 
nuove, sentiamo tuttavia il bisogno che chi ci ha preceduto condivida con noi i 
preziosi insegnamenti che ha potuto raccogliere lungo il proprio percorso. Nel 
lavoro di ricerca, anche quando su una pubblicazione campeggia un singolo nome, 
siamo sempre debitori e debitrici di chi ci ha preceduto e ci accompagna, di chi ci 
ha fornito un’idea e di chi ci ha aiutato a porci le domande giuste. Per questo 
ringraziamo chi ha preso parte a questa settimana — giovani ricercatori e 
ricercatrici, membri del CDEC e personalità affermate — contribuendo così a far 
avanzare anche solo un po’ le ricerche di tutti e tutte noi. 
 
 


	Pagina vuota



